

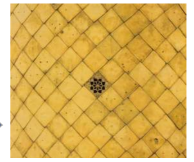


شرة شعرية تعتم بتشؤون الدينية مرتــــادي المعاجد والدسينيات السنة الرابعة



- O فررثي البش محمد (رهي)
  - السخرية والإستمزاء
- أَلَّدَانِ الْمَجْلَسُ فَي مُحرِسةً أَمَلَ الْبِيتَ (إِنِيا)





# إقرأ في هدا العدد

اعداد الفرائض ونوافلها ومواقيتها....ص٦-٧

معرفة الإمام والرد اليه (ح٢)....ص٠١-١١١

♦ وقفة فقهية



محاسن الكلم



❖ مساحدن



❖ عقائدن



المشرف العام الشيخ مصطفى أبو الطابوق

رجال حول الإمام





الإمامة (الحلقة الخامسة والعشرون)...ص17 لا 18

مسجد زاهر في ماليزيا....ص١٢\_١٣\_١









tableegh@imamali.net







# فضائل النبي الأكرم محمد الشيئية

عن موسى بن جعفر عن آبائه صلوات الله عليهم: (إنّ أصحاب رسول الله عليه كانوا جُلوساً يتذاكرون، وفيهم أمير المؤمنين صلوات الله عليه، إذ أتاهم يهوديّ فقال: يا أُمّة محمّد، ما تركتُم للأنبياء درجةً إلاّ نَحلتُموها لنبيّكم! فقال أمير المؤمنين عن إنْ كنتم تزعمون أنّ موسى عن كلّمه ربّه على طور سيناء، فإنّ الله كلّم محمّداً في السّماء السّابعة، وإن زَعَمتِ النّصارى أنّ عيسى أبرأ الأكمه وأحيى الموتى، فإن محمّداً عن سألتُه قريش أن يُحْييَ ميتاً، فدعاني وبعثني معهم إلى المقابر، فدَعَوتُ الله تعالى عزّوجّل، فقاموا من قبورهم ينفضون التراب عن رؤوسهم بإذن الله عزّوجلّ، وإنّ أبا قتادة بن رِبْعيّ الأنصاري شهد وقعة أُحدٍ فأصابته طعنة في عينه فبدَتْ حَدَقتُه، فأخذها بيده ثمّ أتى بها رسولَ الله عني فقال: امرأتي الآن تُبغضني! فأخذها رسولُ الله عنها وضوئها على العين الأخرى. ولقد بارز عبدُالله بن عتيك فأبينَ يدُه، فجاء إلى رسول الله عنها ليلاً ومعه اليد المقطوعة، فمسح عليها فاستوَت يدُه). بعار الأنوار، الشيخ المجليق: ج ٢٤٩: ص١٧ - ٢٥٠، ح٣



رُوي في مصادر عديدة أنّ النبيّ على قال لخديجة على: (يا خديجة! جبريل يُقرئك السلام. وفي بعض الروايات قال جبرئيل على: يا محمّد! إقرأ على خديجة من ربّها السّلام، فقال النبيّ على ها: يا خديجة! هذا جبرئيل يُقرئكِ السّلام مِن ربّكِ. فقالت: الله هو السّلام، ومنه السّلام، وعلى جبرئيل السّلام).

عن أبي جعفر على قال: «حدث أبو سعيد الحدري أن رسول الله على قال: إن جبرئيل أتاني ليلة أسري بي وحين رجعت، فقلت: يا جبرئيل، هل لك من حاجة ؟ فقال: حاجتي أن تقرأ على خديجة من الله ومني السلام. وحدثنا عند ذلك أنها قالت حين لقيها نبي الله على فقال لها بالذي قال جبرئيل، قالت: إن الله هو السلام، ومنه السلام، وإليه السلام، وعلى جبرئيل السلام). تفسير العيّائي ٢٠٤٢/ ١٢



الصلاة هي احدى الدعائم التي بني الله ، إن قبلت قبل ما سواها، وان ردت رد ما سواها.

وللصلاة جملة من المقدمات وفي هذا العدد سوف نتحدث عن أعداد الفرائض ونوافلها ومواقيتها في ضمن الاسئلة التالية:

سؤال: ما هي الصلوات الواجبة في زمان غيبة إمام العصر \_ عجل الله فرجه الشريف \_؟

الجواب: الصلوات الواجبة في زمان غيبة إمام العصر \_عجل الله فرجه الشريف\_خس: اليومية\_وتندرج فيها صلاة الجمعة \_ وصلاة الطواف الواجب، وصلاة الآيات، وصلاة الأموات، وما التزم بنذر أو نحوه أو إجارة أو نحوها، وتضاف إلى هذه الخمس الصلاة الفائتة عن الوالد فإن الأحوط وجوباً أن يقضيها عنه ولده الأكبر على تفصيل مذكور في محله.

سؤال: ما هي الصلوات المستحبة؟

الجواب: الصلوات المستحبة كثيرة أهمها الرواتب اليومية: ثمان للظهر قبلها، وثمان بعدها قبل العصر للعصر، وأربع بعد المغرب لها، وركعتان من جلوس تعدّان بركعة بعد العشاء لها، وثمان صلاة الليل، وركعتا الشفع بعدها، وركعة الوتر بعدها، وركعتا الفجر قبل الفريضة، وفي يوم الجمعة يزاد على الست عشرة أربع ركعات قبل الزوال، ولها آداب مذكورة في محلها، مثل كتاب مفتاح الفلاح للمحقق البهائي (١٠٠٠).

سؤال: هل يجوز الاقتصار على بعض أنواع النوافل المذكورة؟

الجواب: يجوز الاقتصار على بعض أنواع النوافل المذكورة، بل يجوز الاقتصار في نوافل الليل على الشفع والوتر، وعلى الوتر خاصة، وفي نافلة العصر على أربع ركعات بل على ركعتين، وإذا أريد التبعيض في غير هـذه الموارد فالأحوط لزوماً الإتيان به بقصد القربة المطلقة حتى في الاقتصار في نافلة المغرب على ر كعتين.

سؤال: هل يشترط في الصلوات المستحبة الإتيان بها في حال القيام والاستقرار؟

الجواب: كلا بل يجوز الإتيان بالنوافل الرواتب وغيرها في حال المشي، كما يجوز الإتيان بها في حال الجلوس اختياراً، ولا بأس حينئة له بمضاعفتها رجاءً بأن يكرر الوتر مثلاً مرتين وتكون الثانية برجاء المطلوبية.

سؤال: ما هي الصلاة الوسطى التي ورد الحث على المحافظة عليها في قوله تعالى: (حَافِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لله َّ قَانِتِينَ) البقرة/ ٢٣٨؟ الجواب: الصلاة الوسطى التّي تتأكد المحافظة عليها

هي صلاة الظهر. سؤال: ما هو وقت صلاة الظهرين؟

الحواب: وقت صلاة الظهرين من الزوال إلى المغرب،

# قال أمير المؤمنين على: (كيف تغتر بسلامة جسم معرض للآفات؟).

سؤال: هل يجوز الصلاة والمؤذن يؤذن مع العلم بأن وقت الصلاة دخل؟

الجواب: لا مانع منه إذا دخل الوقت الشرعى.

سؤال: إذا صلى المصلى قبل وقت الصلاة لمدة شهر وتبين ان الوقت غير صحيح فهل عليه القضاء؟ الجواب: إذا علم بأن الصلاة جميعها وقعت قبل الوقت وجب عليه القضاء.

سـوال: لقد صليت صلاة الصبح على ظن بأنه قد أذن الصلاة الصبح وبعد نصف ساعة سمعت المؤذن يؤذن فلم أعد الصلاة مرة أخرى في الحكم؟ الجواب: إذا تبين أن صلاتك كانت قبل الوقت

سؤال: هل يمكن التعويل على التقاويم في دخول الوقت؟

الجواب: يمكن إذا اوجبت الوثوق.

فيجب الاعادة.

سوال: ظهر تقويم لسهاحة السيد السيستاني لمواقيت الصلاة وتم توزيعه على الحسينيات سؤالي هو ما معنى مقتضى الاحتياط تأخير صلاة الفجر عن الحول الموجوّد ب ١٣ دقيقة علم اننا نصلي بعد <mark>سماع</mark> الاذان من الحسينية مباشرة؟

الجواب: إذا حصل الوثوق بها ذكر في الجدول -الموافق لما هو المشهور عند اهل الخبرة - لم تلزم مراعــاة الاحتيــاط المذكــور.

سؤال: هل الاستيقاظ لأداء صلاة الفجر واجب، أي هل انه يجب على المكلف ان يؤقت المنبه (الساعة) او ما اشبه لإيقاظه؟

الجواب: نعم إذا عدّ تركه نوع استخفاف بالصلاة وتهاون في ادائها.

سؤال: هناك اوقات حرجة لا يمكن للمصلى فيها معرفة الوقت (هل انتهى ام لا) فها هى وظيفة المصلى في هـذه الحالة؟

الجواب: يأتي بها والأحوط الاولي ان تكون بنية الاعم من الاداء والقضاء.

وتختص الظهر من أوله بمقدار أدائها، والعصر من بحيث يمكن رؤيته. آخره كذلك، وما بينهما مشترك بينهما.

سؤال: ما المقصود من الزوال؟

الجواب: الزوال هو المنتصف ما بين طلوع الشمس وغروبها، ويعرف بزيادة ظل كل شاخص معتدل بعد نقصانه أو حدوث ظله بعد انعدامه.

سؤال: ما هو وقت صلاة العشاءين؟

الجواب: وقت العشاءين للمختار من المغرب إلى نصف الليل، وتختص المغرب من أوله بمقدار أدائها، والعشاء من آخره كذلك وما بينها مشترك بينها، وأما المضطر لنوم أو نسيان أو حيض أو غيرها فيمتد وقتها له إلى الفجر الصادق، وتختص العشاء من آخره بمقدار أدائها، والأحوط وجوباً للمتعمد في التأخير إلى نصف الليل الإتيان بهما قبل طلوع الفجر من دون نية القضاء أو الأداء، ومع ضيق الوقت يأتي بالعشاء ثم يقضيها بعد قضاء المغرب احتياطاً.

سؤال: ما المقصود من نصف الليل؟

الجواب: نصف الليل هو منتصف ما بين غروب الشمس والفجر.

سؤال: متى يتحقق الغروب؟

الحواب: يعرف الغروب بذهاب الحمرة المشرقية عند الشك في سقوط القرص واحتمال اختفائه بالجبال أو الأبنية أو الأشجار أو نحوها، وأما مع عدم الشك فلايترك مراعاة الاحتياط بعدم تأخير الظهرين إلى سقوط القرص وعدم نية الأداء والقضاء مع التأخير، وكذا عدم تقديم صلاة المغرب على زوال الحمرة. سؤال: ما هو وقت صلاة الصبح؟

الجواب: وقت الصبح من طلوع الفجر الصادق إلى طلوع الشمس.

سؤال: ما المقصود من الفجر الصادق؟

الجواب: الفجر الصادق هو البياض المعترض في الأفق الذي يتزايد وضوحاً وجلاءً، وقبله الفجر الكاذب، وهو البياض المستطيل من الأفق صاعداً إلى السماء كالعمود الذي يتناقص ويضعف حتى

ينمحى. سؤال: عندما يؤذن المؤذن نصلي فوراً؟ او نتريّث

الجواب: لا تصح الصلاة الامع تيقن طلوع الفجر



اهتم القرآن المجيد ببناء المجتمع الإسلامي على أساس المعايير الأخلاقية وبيّنت النصوص الدينية الكثير من هذه المعايير، وفي مقابل ذلك بيّنت بعض النصوص الأمور التي توجب هدم البناء الاجتماعي والتي منها السخرية والاستهزاء: (وهو ذكر ما يستحقر ويستهان به الإنسان بقول أو إشارة أو فعل تقليدا بحيث يضحك منه بالطبع)، والخطاب في هذه الآية موجه إلى المؤمنين كافة فهو يعم الرجال والنساء وينذر الجميع أن يجتنبوا هذا الخلق القبيح، لأن أساس السخرية والاستهزاء هو الإحساس بالاستعلاء والغرور والكبر وأمثال ذلك، أو العداوة، أو إرادة إضحاك الآخرين والتسلية، أو مرافقة أهل السوء ومجاملتهم، والاستعلاء أو التكبر غالبًا ما يكون أساسه القيم المادية والظواهر المادية فمثلا: فلان يرى نفسه أكثر مالا من الآخر أو يرى نفسه أجمل من غيره أو أنه يعد من القبيلة المشهورة والمعروفة أكثر من سواها، وربيا يسوقه تصوره بأنه أفضل من الجماعة الفلانية على وعبادة ومعنوية إلى السخرية منهم، في حين أن المعيار الواقعى عند الله هو (التقوى) التي تنسجم مع طهارة القلب وخلوص النية والتواضع والأخلاق والأدب!.

ولا يصح لأي أحد أن يقول أنا أفضل عند الله من سواي، ولذلك عد تحقير الآخرين والتعالي بالنفس من أسوأ الأمور وأقبح العيوب الأخلاقية التي يمكن أن

تكون لها انعكاسات سلبية في حياة الناس جميعا. سبب النزول:

ذكر المفسرون لهذه الآية شأنا في نزولها بل شؤونا مختلفة، منها أن جملة: (لا يَسْخُرْ قَومٌ مِنْ قَوْمٍ) نزلت في - ثابت بن قيس - الذي كان ثقيل السمع وكان حين يدخل المسجد يجلس إلى جنب النبي ( و أو ت مرة دخل المسجد عنده ليسمع حديث النبي ( و أو ات مرة دخل المسجد و المسلمون كانوا قد فرغوا من صلاتهم وجلسوا في والمسلمون كانوا قد فرغوا من صلاتهم وجلسوا في أماكنهم، فكان يشق الجموع ويقول: تفسّحوا، تفسّحوا، تفسّحوا، تفسّحوا، تفسّحوا، فعال يشق الجموع ويقول: تفسّحوا، تفسّحوا، فاجلس: أي اجلس (مكانك هنا) فجلس خلفه مغضبا فليّا انجلت الظلمة فقال ثابت لذلك الرجل: من أنت فقال الرجل: أنا فلان، فقال ثابت: بل أنت ابن فلانة؟! وذكر السم أمه بها يكره من لقبها.. وكانت تعرف به في زمان الجاهلية فاستحيى ذلك الرجل وطأطأ برأسه إلى الأرض، فنزلت الآية ونهت المسلمين عن مثل هذا العمل..

التفسير:

معسير. قوله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا يَسْخَرْ قَومٌ مِنْ قَوْم) أي: بعض المؤمنين من بعض، والقوم مختصّ بالرجال،

## قال أمير المؤمنين ﷺ:(كيف لا يزهد في الدنيا من يعرف قدر الآخرة؟).

لأنهم القوّام بأمور النساء، كما قال الله تعالى: (الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاء) النساء، وكقول زهير: أقوم آل حصن أم نساء. وأمّا قولهم: قوم عاد وقوم فرعون، فإمّا على التغليب، أو لوجه آخر، واختيار صيغة الجمع في القوم لأنّ السخريّة تغلب في المجامع.

ثمّ ذكرت الآية العلَّة الموجبة للنهي عنَّ الاستهزاء، فقالت:

(عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ) أَي يجِب أن يعتقد كلُّ أحد أنَّ المسخورِ منه ربِّما يكون عند اللهُّ خيرا من الساخر، لأنَّ الناس لا يطّلعونِ إلّا على ظواهر الأحوال، ولا علم لهم بالخفيّات. وإنَّما الَّذي له قيمة عند الله هو خلـوص الضَّمائرُ وتقوى القلوب، ولا علم لهم بذلك، فينبغي أن لا يجترئ أحد على الاستهزاء بمن تزدريه عينه، إذا رآه رث الحال، أو ذا عاهمة في بدنه، أو غير لبق في محادثته، فلعلُّه أخلص ضميرا وأتقى قلبا ممّن هو على ضدّ صفتِه، فيظلم نفسه بتحقير من وقّره الله، والاستهانة بمن عظّمه الله تعالى. قوله: (وَلا نِساءٌ مِنْ نِساءٍ) أي: ولا تسخر بعض المؤمنات من بعض (عَسي أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ) وتنكير القوم والنساء يحتمل أن يراد: لا يسخر بعض المؤمنين والمؤمنات من بعض، أو غير ذلك. زبدة التفاسير: ج٦، ص٥٢٥. ومن سخر من الأبرياء فهو ظالم وسفيه، وقد هدده اللهُّ بأشـد العقوبـاتِ، من ذلك قولـه عز مِن قائـل: (فَيَسْـخَرُونَ مِنْهُمِ مِ سَخِرَ اللهُ مِنْهُم وهُمُمْ عَذِابٌ أَلِيمٌ التوبة: ١٨٠، وقوله: (إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُ وا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحِكُ وِنَ وإِذَا مَـُرُّوا بِهِمْ يَتَعَامَزُونَ وإِذَا انْقَلَبُوا إلى أَهْلِهِمُ انْقَلَبُوا فَكِهِينَ) إلى (فَأَلْيَوْمَ الَّذِينَ آمَيْنُوا مِنَ الْكُفِّارِ يَضْحَكُونَ » أَخر المطففين، ولقوله: (وَيْلِّ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لَمْزَةٍ). التفسير الكاشف: ج٧،

### كلمة نورانية:

وههنا حكمة بالغة للإمام زين العابدين ( إ ) تتصل بهذا الموضوع، وكأن الإمام يقصد بحكمته تفسير قوله تعالى: (لا يَسْخُرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسى أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ). وهذه هي:

(إياك أن تتكلم بها سبق إلى القلب إنكاره وان كان عندك اعتذاره، فليس كل من تسمعه شرا يمكنك أن توسعه عذرا.. واجعل من هو أكبر منك بمنزلة الوالد، والصغير بمنزلة الولد، والترب بمنزلة الأخ، فأي هؤلاء تحب أن تهتك ستره؟ وان عرض لك الشيطان ان لك فضلا على غيرك فانظر: ان كان أكبر منك فقل: قد سبقني بالإيمان والعمل الصالح فهو خير مني، وان كان أصغر منك فقل: قد سبقته بالمعاصي والذنوب فهو خير مني، وان كان تربك فقل: أنا على يقين من ذنبي وفي شك من أمره فهالى أدع فقل:

يقيني لشكي، وان رأيت الناس يعظمونك فقل: هذا فضل أخذوابه، وان رأيت منهم جفاء فقل: هذا لذنب أحدثته، فإنك إن فعلت ذلك سهّل الله عليك عيشك وكثر أصدقاؤك وقل أعداؤك، وفرحت ببرهم، ولم تأسف على جفاء من جفاك). فلن يزيدوا شيئا عها انطوت عليه هذه الحكمة فلان يزيدوا شيئا عها انطوت عليه هذه الحكمة البالغة... ولا بدع فإن قائلها ابن الوحي، وخازن علمه، والمتأدب بأدبه.

# علاج السخرية والاستهزاء:

ويتم علاج هذه الرذيلة بصورة عامة بالعلم والعمل، وبشكل تفصيلي

## أما العلاج بالعلم:

ان يعلم أنه بالسخرية والاستهزاء بالمؤمن يتعرض لمعصية من الله تعالى وسخطه.

٢- أن يعلم أنه كم الا يحب أن يَسخر به أحد من الناس، فكذلك الآخرون لا يُجبون أن يسخر بهم أحد.

٣- أن يعلم الإنسان أنه في يوم من الأيام قد يصاب بنقص في شيء متعلق بجسده أو أهله أو ماله اللذنيا دار بلاء- فكما لا يقبل بسخرية الآخرين منه فلا يسخر من غيره.

3- أن يعلم الإنسان أنه مهم بلغ من كمال الخلقة
والمكانة فهناك من هو أحسن منه خلقة ومكانة
وأفضل منه وقد يسلط الله عليه فيسخر منه.

هــ/ أن يعلم أنه قد يسـخر ويسـتهزأ بولي مـن أولياء الله تعالى وهـو لا يعلم.

# وأما العلاج بالعمل:

١- المراقبة التامة للنفس ومحاسبتها.

 ٢- معاهدة النفس بعدم السخرية والاستهزاء بالآخرين.

 ٣- التفكير في الكلام قبل التلفظ به فإن كان خيراً وإلا فليصمت.

# واما العلاج التفصيلي:

فيكون بالنظر إلى السبب الباعث له على السخرية والاستهزاء، والتي منها الإحساس بالاستعلاء والغرور والكبر وأمثال ذلك، أو العداوة، أو إرادة إضحاك الآخرين والتسلية، أو مرافقة أهل السوء ومجاملتهم، وعلاج هذه الأسباب.



ا - عَنْ هِ شَامِ بْنِ سَالِمٍ عَنْ زُرَارَةَ قَالَ قُلْتُ لاَ بِي جَعْفَرِ ( إِنَّ اللهُ عَنَّ عَنْ مَعْرِفَةِ الإِمَامِ مِنْكُمْ وَاجِبَةٌ عَلَى جَمِيعِ الْخُلْقِ فَقَالً: (إِنَّ اللهُ عَنَّ عَنْ مَعْرِفَةِ الإِمَامِ مِنْكُمْ وَاجِبَةٌ عَلَى جَمِيعِ الْخُلْقِ فَقَالً: (إِنَّ اللهُ عَنَى جَمِيعِ وَجَلَّ بَعَثَ مُحُمَّداً ( اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَابَّبَعَه وَ صَدَّقَه فَإِنَّ مَعْرِفَةَ الإِمَامِ مِنَّا وَاجِبَةٌ عَلَيْه وَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِالله وبِرَسُولِه ولَمْ يَتَبِعْه ولَمْ مَعْرِفَةَ الإِمَامِ مِنَّا وَاجِبَةٌ عَلَيْه وَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِالله وبرَسُولِه ولَمْ يَتَبِعْه ولَمْ يُصَدِّقُهُ ويَعْرِفُ حَقَّهُمَا فَكَيْفَ يَجِبُ عَلَيْه مَعْرِفَةُ الإِمَامِ وهُو لَا يُؤْمِنُ بِالله ورَسُولِه ويَعْرِفُ حَقَّهُمَا)، قَالَ: قُلْتُ: فَمَا تَقُولُ فِيمَنْ يُؤْمِنُ بِالله ورَسُولِه ويَعْرِفُ حَقَّهُمَا)، قَالَ: قُلْتُ: فَمَا تَقُولُ فِيمَنْ يُؤْمِنُ بِالله ورَسُولِه ويعَرِفُ حَقَّهُمَا)، قَالَ: قُلْتُ: فَمَا تَقُولُ فِيمَنْ يُؤْمِنُ بِالله ورَسُولِه ويُصَدِّقُ رَسُولَه فِي جَمِيعِ مَا أَنْزَلَ الله يَجِبُ عَلَى أُولِئِكَ حَقُّ ورَسُولِه ويُصَدِّقُ وَلَهُ مَا أَلْسُ هَوْلَاناً)، قُلْتُ بَلَى قَالَ: (نَعَمْ أَلَيْسَ هَوُلُاءِ يَعْرِفُونَ فَلَاناً وفَلَاناً)، قُلْتُ بَلَى قَالَ: (أَتَمَ مُ أَلَيْسَ هَوُلُاءِ يَعْرِفُونَ فَلَاناً وفَلَاناً)، قُلْتُ بَلَى قَالَ: (أَتَرَى أَنَّ الله هُو اللَّذِي أَوْقَعَ فِي قُلُومِ مِمْ مَعْرِفَةَ هَؤُلَاءِ والله مَا أَوْقَعَ ذَلِكَ وَالله مَا أَوْتَعَ فِي قُلُومِ مِمْ مَعْرِفَةَ هَؤُلَاءِ والله مَا أَوْقَعَ ذَلِكَ فَي فَلُومِ مِمْ اللهُ عَنَ وَاللهُ عَلَا اللهُ عَزَّ وَجَلَّى اللهُ عَزَ وَجَلَّى اللهُ عَزَ وَجَلَى اللهُ عَزَلَ وَللهُ مَا أَلْهُمَ اللهُ عَنَ وَلَكُ وَلِهُ مَا إِلَّا اللهُ عَزَ وَجَلَى اللهُ عَنَ وَجَلَى اللهُ عَنَ وَاللّهُ عَلَا وَاللهُ مَا أَلْمُ مَا أَلْهُ وَاللّهُ عَنَ وَلَكُومِ مِنْ فَا أَلْهُ مَا أَلْهُ مِلْهُ الللهُ عَنَّ وَلَا اللهُ عَلَى أُومِ مِلْهُ اللهُ عَلَا الللهُ عَلَى أَلُومِ اللهُ عَلَى أَلَا الللهُ عَلَى

أراد الإمام (ه) بقوله: (عَلَى جَمِيعِ خَلْقِه)، بحيث لا يشذُّ منهم واحد سواء آمن بالله وبرسوله أو لم يؤمن.

وقوله (ﷺ): (إِنَّ الله عَنَّ وجَلَّ بَعَثَ مُحُمَّداً (ﷺ))، هو حاصل جواب أنَّ معرفة الرَّسول واجبة على الخلق كلّهم وأما معرفة الإمام منّا فإنّا يجب على مَن آمن بالله ورسوله لثبوت الإمام بأمرهما. وأمّا مَن لم يؤمن بها فإنّا يجب عليه أوّلاً معرفتها والإيان بها فإذا عرفها وآمن بها وجب عليه معرفة الإمام منّا والإيان به لما عرفت فقد لاح منه أنّا الإمام حجّة من قبلها وإذا كان كذلك وجب الرّدُ إليه والتسليم له كما وجب الرّدُ إليهما والتسليم له كما

وقوله (ﷺ): (ومَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بالله وبرَسُولِه)، دلّت هذه الشرطيّة على أنَّ

# قال أمير المؤمنين ﷺ:(كيف تبقى على حالتك والدهر مسرع في إحالتك؟).

مَن لم يؤمن بالله وبرسوله لا يجب عليه معرفة الإمام وإنّما يجب عليه أوَّلاً وبالذّات معرفتهما والإيمان بهما، ثمّ يجب عليه بعد ذلك معرفة الإمام.

وقوله (ﷺ): (وهُ وَ لَا يُؤْمِنُ)، بيان للملازمة توضيحه أنّ وجوب معرفة الإمام فرع لمعرفتها والإيان بهما لثبوت ذلك من قولهما، وانتفاء الأصل يوجب انتفاء الفرع، فالواجب عليه أوّلاً معرفة الأصل والإيمان به فإذا تحقّق ذلك وجب عليه معرفة الفرع.

وقوله (إلى): (نَعَمْ أَلَيْسَ هَوُّلَاءَ يَعْرِفُونَ فُلَاناً وفُلَاناً)، الاستفهام لتقرير المخاطب على المنفي وهذا الكلام إمّا متّصل بها قبله لبيان أنَّ الأُمّة اتّفقوا على وجوب معرفة حقِّ الإمام إلاّ أنَّ هؤلاء أخطاؤا في تعيينه لإغواء الشيطان والمؤمنون أصابوا في إتباعهم.

أو استئناف لدفع ما عسى يختلج في قلب المخاطب من أنّه إذا وجب على كلِّ مَن آمن بالله وبرسوله أن يعرف الإمام منكم لوجود النصِّ منها فيكم فكيف عرف هؤلاء إماماً من غيركم وتوضيح الدَّفع أنَّ ذلك إنّها هو من إغواء الشيطان ونفثه في قلوبهم كها هو دأب الخبيث في إضلال الناس لا من إلهام الله تعالى وإنّها ألهم الله تعالى حقّنا في قلوب المؤمنين الذين آمنوا بالله برسوله وبجميع ما أنزل إليه. وفيه تنبيه على أنَّ هؤلاء ليسوا بمؤمنين.

٢ - عَنْ أَيُّ وبَ بْنِ الْحُرِّ عَنْ أَبِي بَصِيرِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله (إله فَقَ وَلِ الله عَزَّ وجَلَّ: (ومَنْ يُـوْتَ الْحِكْمَةَ فَقَـدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً) فَقَـالَ: (طَاعَةُ الله ومَعْرِفَةُ الإِمَام).

# الشرح:

قوله: (طَاعَةُ الله ومَعْرِفَةُ الإِمَامِ) إنّها نسب المعرفة إلى الإمام والطاعة إلى الله لأنّ معرفة الإمام مستلزمة لمعرفة الله وطاعة الله تعالى مستلزمة لطاعة الإمام، فيرجع الكلام إلى أنّ الحكمة طاعة الله وطاعة الإمام ومعرفتها فتكون المعرفة إشارة إلى الحكمة النظريّة والطاعة إلى الحكمة العمليّة.





لقد أولت ماليزيا أهمية خاصة وكبيرة للمساجد مما جعلها تتفنن في عمارتها وبنائها الفني الجميل واختيار أجمل الأماكن لإقامتها، لذلك كان من أولويات السياح إلى ماليزيا زيارة هذه المزارات الدينية والفنية الرائعة، وكل من يسافر الى ماليزيا لا يخلو حديثه عن المساجد الجميلة التي زارها في هذا البلد.

ومسجد زاهر هو أحد المساجد الجميلة والرائعة في ماليزيا ويُعد مسجد زاهر اللؤلؤة الثمينة لمدينة آلور سنار عاصمة ولاية قدح في ماليزيا،، وهو من أرقى وأهم المزارات في هذه الولاية الماليزية، وهو أحد العلامات المعارية المميزة ويصنف على أنه أحد أجمل مساجد العالم، ويقع على مقربة من مركز المدينة بحيث يمكن الوصول إليه بسيارة أجرة أو الحافلات العامة، ويبعد قرابة ٤٣٠ كم عن العاصمة كوالالمبور، وهو مسجد قديم نسبياً ويتجاوز عمره المائة عام حيث تم بناؤه في عام ١٩١٢م، وتبلغ مساحته ١١،٥٥٨ متر مربع، ويتسع المسجد لقرابة ٣ آلاف من المصلين، كما تحيطه حديقة واسعة وجميلة للتنزه وتجمع العائلات.

يمزج هذا المسجد بين نمط العهارة الماليزية والفارسية وهو المسجد الوحيد في البلاد بقباب سوداء، ويعتمد في سحره على تضاد اللونين الأبيض والأسود، وهو من الخارج يشبه القصور العريقة ومن الداخل تملأه الزخارف ويتكون من قاعة الصلاة الكبيرة التي تعلوها قبة المسجد الرئيسية وأربع شرفات تعلوكل منها قبة أيضاً ليصبح عدد قباب المسجد الزاهر خمس قباب أضافت على المسجد جمالاً ساحراً، وهذه القباب الخمسة هي رمز لأركان الإسلام الخمسة، وأخيراً يعتبر المسجد الزاهر في ولاية قدح في ماليزيا من أجمل التحف الفنية العمرانية في ماليزيا.

# المسلمون في ماليزيا:

# ماليزيا: الموقع والمساحة والسكان:

تقع ماليزيا في جنوب شرق آسيا، وتنقسم إلى إقليمين يفصل بحر الصين الجنوبي بينها، تبلغ مساحة ماليزيا ٣٠٨٠٣كم مربع، وهي مكونة من ١٣ ولاية وثلاثة أقاليم اتحادية، عاصمتها كوالالمبور.

يبلغ عدد السكان حسب تقدير عام ٢٠١٤ حوالي ٣٠٠٧٣٣٥٣ نسمة.

ماليزيا دولة متعددة الأعراق، يتكوّن سكانها من ثلاثة أعراق رئيسية هم الملايو ويمثّلون أغلب السكان بنسبة (٥٧٪) ويليهم الصينيون (٢٧٪)، والهنود (٧٪)، إضافة إلى بعض الجنسيات الأخرى،

الإسلام هو الدين الرسمي في أغلب الولايات الماليزية وهو أكبر الأديان في ماليزيا، يبلغ عدد المسلمين وفقاً لتعداد السكان عام ٢٠٠٠م، ما يقرب من (٤, ٦٠٪) بينها تشكل البوذية (١, ٩٠٪)، والمسيحيون يشكلون (١, ٩٪)، فالهندوس بنسبة (٣, ٢٪) وباقي الديانات الأخرى تشكّل نسبة (٢,٠٪) من سكان مالنا

أما اللغة الرسمية فهي لغة الملايوية، وتستعمل الانكليزية على نطاق واسع، وإلى جانبها الصينية والهندية، والعملة هي الرينكيت الماليزي.

#### قال أمير المؤمنين ﷺ: (كيف تنسى الموت وآثاره تذكرك؟).

# تاريخ الإسلام في ماليزيا:

إن دخول الإسلام إلى ماليزيا كان بسبب وصول بعض المسلمين إلى جنوب شرقي آسيا من أجل الأعهال التجارية، ولقد كان هؤلاء المسلمون متمسكين بالتعاليم الإسلامية وخاصة الأخلاقية منها حيث حملوا معهم هذه الصفات الحميدة إلى تلك البلاد وكانوا قدوة حسنة لغيرهم، وقد عملوا على تطبيق ذلك مما أدى إلى تأثير الماليزيين بهم ودخولهم للإسلام، ثم عمّ الإسلام شبه جزيرة الملايو كلها وما جاورها بعد ذلك، وقد كان مظفر شاه الأول هو آخر ملك هندوسي يحكم قدح؛ إذ اعتنق الإسلام وأسس سلطنة قدح، التي ظلت قائمة حتى اليوم.

وقد توالى اعتناق سكان الموانئ التجارية الساحلية في كل من ماليزيا وإندونيسيا للإسلام بطريقة سلمية، حتى أصبح الإسلام بحلول القرنين الخامس عشر والسادس عشر الميلاديين هو الدين الغالب على شعب الملاو.

وأصبح اسم ماليزيا مرتبطاً ارتباطاً قوياً بالإسلام، على الرغم من أنَّ الاستعمار الغربي قد حاول القضاء على الإسلام في المنطقة.

## الإسلام والدولة:

مما لا شك فيه أن الإسلام هو أكثر الأديان انتشاراً في ماليزيا على الرغم من تعدد العرقيات والأديان، وينص الدستور الماليزي على أن الإسلام هو دين الدولة، غير أن القانون والتشريع الماليزيين يعتمدان بالأساس على القانون الإنجليزي العام، ولا تطبق الشريعة الإسلامية إلا على المسلمين، ويقتصر تطبيقها في ماليزيا على مسائل الأسرة والشعائر الدينية، وهو ما أدى إلى الكثير من الجدل حول هوية ماليزيا، وهل هي دولة علمانية أم دولة إسلامية.

ورغم أن الإسلام هو الدين الرسمي في ماليزيا إلا أن الحرية الدينية تسمح للناس باعتناق أي دين وأداء الشعائر الدينية، فالملك ورئيس الوزراء وحكام ولايات ماليزيا يجب أن يكونوا مسلمين أما أعضاء مجلس الوزراء فليس بالضرورة.

# الشيعة في ماليزيا:

لم يكن في السابق أي وجود للشيعة في ماليزيا، وأغلب الموجودين اليوم من أتباع أهل البيت ( الله عنه أصلاً من أهل السنة وأصبحوا شيعة، لأجل هذا ترى أن الشيعة يمتلكون علاقات جيدة مع أهل السنة، واخذ أتباع أهل البيت الله بالتزايد يوماً بعد يوم في ماليزيا حتى تجاوز عددهم اليوم حوالي الـ ٣٠ ألفاً، يسكنون في مناطق مختلفة من ماليزيا، وتتواجد النسبة الأكبر من الشيعة في العاصمة كوالالمبور.

وتعتبر الأنشطة الدينية للشيعة والشعائر الحسينية بالتحديد محط أنظار العديدين خصوصاً وسائل الإعلام الحكومية التي تنقل فعاليات تلك الشعائر على مدى شهري محرم وصفر، ويذكر أن هناك عدداً من الوزراء في الحكومة الماليزية قد تشيعوا، بالإضافة إلى وجود عدد كبير من الشيعة في الجيش والحرس الملكي الماليزي، وتوجد عدة مساجد للشيعة في كوالالمبور وجوهور وسرواك، كما تم إنشاء عدد من الحسينيات والمدارس للتعليم الديني، مما أدى إلى تقوية الوعي الديني عند الشيعة في ماليزيا.





الإسلام يعتمد في نهجه العام على تهذيب النفس الإنسانية قبل كل شيء، وقد شملت تعاليمه جميع جوانب الحياة، بحيث لم تترك هذه التعاليم فضيلة من الفضائل ألا دعت أليها وحثّ على التمسك بها، ولم تدع في نفس الوقت أي رذيلة من الرذائل ألا نبهت عنها وعن أخطارها وأمرت بالابتعاد عنها، حتى غدت حياة الإنسان منظمة وفق قانون الهي محكم دقيق، وتحتوي رسالة الإسلام على حب العقيدة والإيهان والسلوك والأخلاق، وهدفها الأول والأساس هو تربية النفوس تربية قويمة، وتنشئتها على مبادئ الحق والخير وتكوين المجتمع القوي الذي يستمسك بهذه المبادئ والأسس.

والأخلاق أهم عنصر في تكوين الفرد المثالي والأسرة السليمة، والمجتمع الراقي والدولة المتقدمة، ومن أجل ذلك حرص الإسلام أشد الحرص على إعداد المجتمع وتهذيبه، فالأخلاق الفاضلة هي التي تعصم هذه المجتمعات من الانحلال وتصون الحضارة والمدنية من الضياع ومن دونها لا تنهض الأمم ولا تقوى إلا بها ومها بلغت من العلم فالعلم والأخلاق دعامتان من الدعائم الأساسية التي لا تستغني عنها جميع الشعوب، وهكذا فان أهم دور للتربية الأخلاقية في نظر الإسلام يمكن تحديده بصورة إجمالية في كونها الوسيلة الوحيدة لبناء خير فرد وخير مجتمع وخير حضارة.. وهكذا نجد أن الغاية القصوى من الدين الإسلامي قد حددها الرسول الكريم ( الله المولية و النه المعتمد و المعتمد و التي توارثها الأنبياء من المرسول الأخلاقي وأنه ( الله و التي توارثها الأنبياء من قبله.

ومن تلك الآداب التي حث عليها الإسلام والتي ينبغي الالتفات إليها والالتزام بها، آداب المجلس والتي لو التزم بها الإنسان لعرف الخير في الدنيا قبل الآخرة.

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي المُجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ الله لَكُمْ ﴾ المجادلة: آية ١٠ ونشير هنا إلى بعض هذه الآداب:

۱ – أين تجلس؟

هناك العديد من الروايات التي تتحدث عن المكان الذي ينبغي أن يجلس فيه الإنسان وتحددها ضمن أطر ثلاثة :

أ- المكان الذي دعيت إليه: فعن رسول الله ( إذا أخذ القوم مجالسهم فإن دعا رجل أخاه وأوسع له في مجلسه فليأته، فإنها هي كرامة أكرمه بها أخوه...) وسائل الشبعة: ج١٢، ص١٠٩.

فإذا أوسع لك أي شخص في المجلس ودعاك للجلوس بجانبه فهذه كرامة لك أكرمك بها هذا الإنسان وعليك أن تمتثل لهذا الطلب وتقبل هذه الكرامة. فليس من الأدب أن يعتني بك أحدهم فتقابل عنايته بالرفض وبعدم الاهتهم واللامبالاة.

ب- المكان الأوسع: ففي تتمة الرواية عن رسول الله (يه الله الله الله الله أحد فلينظر أوسع مكان الم يوسع له أحد فلينظر أوسع مكان الم يجده فيجلس).

ففي الحالات العادية التي لا يوسع لك أحدهم ويدعوك إلى جانبه عليك أن تختار أوسع مكان تجده في المجلس حتى لا يكون جلوسك فيه تضييقاً أو أذية لأحد من الجالسين.

ج- ما انتهى بك المجلس: فعن رسول الله ( إذا أرادًا أتى أحدكم مجلسا فليجلس حيثها انتهى به مجلسه ) بحار الأنوار: ٦٤٠، ص ٢٤٠.

د- لا تسرع إلى صدر المجلس: قد يتساءل البعض لما التشدد في هذا الأمر؟ فإذا كان المكان فارغا فليجلس الشخص حيثها يريد... ولكن الأمر ليس لأجل المكان الفارغ أو عدمه بل هذا دفعا عن المؤمن كي لا يتعرض للمقت أو الإهانة، لأن أصحاب المجالس قد يخصصون مجلسا خاصا لأحد ما قد يكون عزيزاً عليهم ولا يرضون بجلوس آخر مكانه فيطلبون منه التنحي وقد يعتبرها الشخص إهانة له فيلزم للمؤمن أن لا يسرع لصدر المجلس الذي قد يكون مخصصا لشخص آخر غيره.

وقد ذكر هذا المعنى على لسان الإمام على ( ال الله على الله الله حين الله الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على الله الله على الله الله على الله عنه عنه الله عنه ا

هـ- لمن صدر المجالس؟: خصصت الروايات صدر المجالس بأناس محددين، ولصدر المجلس علاقة بموقعهم الريادي في المجتمع كالعالم والناصح والمُحدَّث، فعن أمير المؤمنين (ﷺ): (لا يجلس في صدر المجلس إلا رجل فيه ثلاث خصال: يجيب إذا سُئل، وينطق إذا عجز القوم، ويشير بالرأي الذي فيه صلاح أهله فمن لم يكن فيه شيء منهن فجلس فهو أحمق) بحار الأنوار:ج١، ص١٤١٠.

# ٢- عدم مضايقة الجالسين:

وهو ما يسمى بالفحش في المجلس، ومثاله أن يجلس شخص ما موسعا ما بين قدميه بحيث يأخذ مكان شخصين بدل شخص واحد ولا سيما مع ضيق المكان، ولربها لا يعترض الجالسون عليه ولكنهم بلا شك سيمتعضون منه ومن عليه ولكنهم بلا شك سيمتعضون منه ومن أخلاقه، وقد حذرنا الرسول الأكرم (عليه): (ولا هذا التصرف الشائن، فقد روي عنه (عليه): (ولا تفحش في مجلسك لكي يحذروك بسوء خلقك، ولا تناج مع رجل وعندك آخر) بحار الأنوار: ج٧٢، ص٨٤٨. وهذا التصرف عادة ما ينشأ من الأنانية وحب المذات وعدم الالتفات لحقوق الآخرين، فينبغي للمؤمن أن يؤدب نفسه على الالتفات لراحة إخوانه المؤمنين. وللكلام تتمة تأتي في العدد القادم إن شاء الله تعالى.



# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين وصلى الله على اشرف الأنبياء و المرسلين أبي القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم إلى قيام يوم الدين.

تقدم أن هناك الكثير من الروايات التي وردت في مصادر المسلمين من الفريقين تؤكد وتبيّن ان الرسول الأعظم ( الله عن الخلفاء والأئمة سدى، وإنها أرسى قواعد القيادة من بعده ( الله عن الخلفاء والأئمة ، وذكر هم بصفاتهم وأسهائهم ( الله عن المعامة والعامة وقد تقدم في بصفاتهم وأسهائهم ( الله عن المعامة والعامة وقد تقدم في بصفاتهم وأسهائهم ( الله عن المعامة والعامة وقد تقدم في العدد السابق ما يرتبط بالمقام، وإلحاقا بها تقدم نذكر بعضا آخر، فقد أورد الشيخ الكليني ( الله بسنده عن الإمام أبي بعففر الشاني ( الله في الكني و المعلمة في الله ومعه الحسن بن عن على يدسله المنافقة والمامة أبي المنافقة والمنافقة والله المنافقة والله المنافقة والله المنافقة والمنافقة والمناف

عَلِيٌّ بْنِ الْخُسَيْنِ أَنَّه الْقَائِمُ بِأَمْرِ الْخُسَيْنِ بَعْدَه، وأَشْهَدُ عَلَى مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ أَنَّه الْقَائِمُ بِأَمْرِ عَلِيٍّ بْنِ الْخُسَيْنِ، وأَشْهَدُ عَلَى جَعْفَرِ بْنِ مُحُمَّدٍ بِأَنَّه الْقَائِمُ بِأَمْرِ مُحَمَّدٍ، وأَشْهَدُ عَلَى مُوسَى أَنَّه الْقَائِمُ بِأَمْرِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، وأَشْهَدُ عَلَى عَلِيِّ بْنِ مُوسَى أَنَّه الْقَائِمُ بِأَمْرِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ، وأَشْهَدُ عَلَى مُحَمَّدِبْنِ عَلِيٍّ أَنَّه الْقَائِمُ بِأَمْرِ عَلِيِّ بْنِ مُوسَى، وأَشْهَدُ عَلَى عَلِيٌّ بْنِ مُحَمَّدٍ بِأَنَّه الْقَائِمُ بِأَمْرِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٌّ، وأَشْهَدُ عَلَى الْحُسَنِ بْنِ عَلِيٍّ بِأَنَّه الْقَائِمُ بِأَمْرِ عَلِيٌّ بْنِ مُحَمَّدٍ، وأَشْهَدُ عَلَى رَجُل مِنْ وُلْدِ الْحُسَنِ لَا يُكَنَّى ولَا يُسَمَّى حَتَّى يَظْهَرَ أَمْرُه فَيَمْلاَّهَا عَدْلاً كَمَا مُلِئَتْ جَوْراً، والسَّلَامُ عَلَيْكَ يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ ورَحْمَةُ اللهَ وبَركَاتُه، ثُمَّ قَامَ فَمَضَى، فَقَالَ أَمِيرُ اللُّوْمِنِينَ: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ اتْبَعْه فَانْظُرْ أَيْنَ يَقْصِدُ، فَخَرَجَ الْحُسَـنُ بْنُ عَلِيٌّ ع فَقَالَ، مَا كَانَ إِلَّا أَنْ وَضَعَ رِجْلَه خَارِجاً مِنَ المُسْجِدِ فَهَا دَرَيْتُ أَيْنَ أَخَذَ مِنْ أَرْضِ الله، فَرَجَعْتُ إِلَى أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ إِلَّا فَأَعْلَمْتُه فَقَالَ: يَا أَبِا مُحَمَّدٍ أَتَعْرِفُه؟ قُلْتُ الله ورَسُولُه وأمِيرُ المُؤْمِنِينَ أَعْلَمُ، قَالَ: هُوَ الْخَضِرُ عِلا). (الكافي: ج١/ ص٥٢٥).

# الروايات التي تنص على كل إمام بشخصه:

كما أن هناك روايات تنص على كل إمام بشخصه، وهي قد تذكر الإمام باسمه وأُخرى بالقرينة والصفة، فإن بعض الروايات تعتمد على ذكر أمر، ذلك الأمر يلازم كونه إماماً كما في وصية الإمام الباقر لابنه الصادق ( النه النه يغسله و يجهزه و يكفنه، فإن هذا من النص عليه، فقد قال الميرزا التبريزي في رسالته المختصرة: لما ثبت عندنا من النصوص والإجماع على أن الإمام لا يتولى تجهيزه إلا إمام مثله عند حضوره، وقد لا ينتبه لمثل هذه الإشارات إلا من كان على مستوى من الإحاطة بتعابير الأئمة على بن كما نرى أن هشاماً بن الحكم عندما سمع من على بن

يقطين قول الكاظم إن علياً الرضائي سيد ولده وأنه قد نحله كنيته، فقد استنتج هشام من ذلك أنه نص عليه بالإمامة من بعده، ومثل أن يعطيه السلاح والكتب، وهكذا ما يرافق إمامتهم من الكرامات. فمن ما ورد من النص على إمامة جعفر بن محمد الصادق إن الرواية الصحيحة التي نقلها الكليني (رحمه الله) في الكافي: عن عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ اللَّهُ الرَّهُمنِ عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

قَالَ: ادْعُ لِي شُهُوداً فَدَعَوْتُ لَه أَرْبَعَةً مِنْ قُرَيْشٍ فِيهِمْ نَافِعٌ مَوْلَى عَبْدِ اللهَ بْن عُمَرَ، فَقَالَ: اكْتُبْ هَذَا مَا أَوْصَى بِه يَعْقُوبُ بَنِيه (يا بَنِي ٓ إِنَّ الله اصْطَفي لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَمُوتُنَّ إِلَّا وأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ)، وأَوْصَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ إِلَى جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ وأَمَرَه أَنْ يُكَفِّنَه فِي بُرْدِهِ الَّذِي كَانَ يُصَلِّي فِيهِ الجُمْعَةَ وأَنْ يُعَمِّمَه بعِ َامَتِه وأَنْ يُرَبِّعَ قَبْرَه ويَرْفَعَه أَرْبَعَ أَصَابِعَ وأَنْ يُحُلُّ عَنْه أَطْمَارَه عِنْدَ دَفْنِه .. . ثُمَّ قَالَ لِلشُّهُودِ: انْصَرِفُوا رَحِكُمُ الله، فَقُلْتُ لَه يَا أَبَتِ بَعْدَ مَا انْصَرَفُوا: مَا كَانَ فِي هَـذَا بِأَنْ تُشْهِدَ عَلَيْه ؟ فَقَالَ: يَا بُنَيَّ كَرِهْتُ أَنْ تُغْلَبَ وأَنْ يُقَالَ إنَّه لَمْ يُـوصَ إلَيْه فَأَرَدْتُ أَنْ تَكُونَ لَكَ الْحُجَّةُ.)، وهذا كما تقدم بضميمة ما دلت عليه النصوص، وقام عليه الإجماع أن الإمام عندنا لا يـولّي تجهيزه إلا إمام مثله إذا كان حاضراً، وأن الوصية هي من علائم الإمامة ينتج ذلك على إمامة الصادق (ﷺ). وللكلام تتمة تأتي إن شاء الله تعالى، والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد واله الطاهرين.

# اهم مناسر

# ربجيح Jell

# مواراة دفن الجسد الطاهر للنبي الأعظم ( على الله على الماهد الطاهر الله الماهد ا

في منتصف الليلة الأولى من ربيع الأول سنة (٦١هـ)، دفن الجسد الشريف الطاهر لخاتم الأنبياء والمرسلين ( عليه الشريف الطاهر الخاتم الأنبياء والمرسلين ( عليه الشريف المسلم المسلم

قال المفيد: وكان المسلمون في المسجد يخوضون فيمن يؤمهم في الصلاة عليه وأين يدفن؟! فخرج إليهم أمير المؤمنين (على)، فقال منكم فيصلون عليـه بغير إمام وينصر فـون، وإن الله تعـالي لم يقبض نبياً في مكان إلا وقد ارتضاه لرمسه فيه، وإني دافنه في حجرته التي قبض فيها، فسلم القوم لذلك ورضوا به.

ودخل أمير المؤمنين (الله والعباس بن عبد المطلب والفضل بن العباس وأسامة بن زيد ليتولوا دفن رسول الله ( على بن على الأرض موجهاً إلى القبلة على يمينه، ثم وضع عليه اللبن وأهال عليه التراب.

والأنصار من التشاجر في أمر الخلافة، وفات أكثرهم الصلاة عليه

وفي رواية: إن عبد الله بن الحسن قال: فوالله ما صليا \_ يعنى أبا بكر ما كانا يرمان.

وقال الإمام الباقر (عليه): - فصلوا عليه يوم الاثنين وليلة الثلاثاء حتى الصباح ، يوم والثلاثاء حتى صلى عليه الأقرباء والخواص، ولم يحضر أهل السقيفة، وكان علي ( الله انفذ إليهم بريدة، وإنها تمت بيعتهم

صوت المساحى من آخر الليل ليلة الأربعاء.

وبدفنه (عليه) بدا ما أضمروه من صرف الأمر عن أهله ومنعه عن

مالك الأشتر: (فو الله ما كان يلقى في روعي ولا يخطر ببالي أن العرب تزعج هذا الأمر من بعده (عليه) عن أهل بيته، ولا أنهم منعوه عني من

## قال أمير المؤمنين ﷺ:(كفي بالمرء سعادة أن يوثق به في أمور الدين والدنيا).

بعده، في راعني إلا انثيال النياس على فيلان يبايعونه، فأمسكت يدي حتى رأيت راجعة الناس قدرجعت عن الإسلام يدعون إلى محق دين محمد (عليه)، فخشيت إن لم أنصر الإسلام وأهله أن أرى فيه ثليا أو هدماً فتكون المصيبة به علي أعظم من فوت

ولايتكم). نهج البلاغة: ج٣،ص١١٩

# وفاة الشيخ يوسف البحراني:

في الرابع من شهر ربيع الأول سنة ١١٨٦هـ توفي العالم الجليل الشيخ يوسف بن أحمد الدرازي البحراني ودفن في كربلاء في رواق سيد الشهداء ( عند رجليه.

وكانت ولادته (﴿ فَي قرية الماحوز بالبحرين عام العلم الله القطيف العالم العلم، ثم استقر بكربلاء حيث ظهر فضله وعلمه وورعه. له مؤلفات كثيرة أشهرها (الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة) وإليه ينسب حيث يقال (صاحب الحدائق).

# وفاة الشيخ ابن بابويه القمي الله القمي

في السادس عشر من شهر ربيع الأول سنة ١٣٦٦هـ توفي الشيخ ابن بابويه القمي وهو من العلماء الأفاضل والرواة الثقاة، له كتب عديدة منها كتاب (الرد على الواقف) وكتاب عمله للصاحب بن عباد، ويروي عنه السيد المرتضى من غير واسطة وكذلك الشيخ النجاشي بواسطة الحسين بن عبيدالله ويوثقه أيضاً.

قرأ على والده الشيخ الإمام حسكا بن بويه فقيه عصره جميع ماكان له من سماع وقراءة على مشايخه الشيخ أبي جعفر الطوسي والشيخ سالار والشيخ ابن البراج. قبره ومزاره في منطقة الري في جنوب العاصمة طهران.

# معركة دومة الجندل:

في الخامس والعشرين من شهر ربيع الأول وقعت معركة دومة الجندل عام ٥هـ، على أثر مهاجمة مجموعة من الأشرار للقوافل، فأمر النبي ( المنها الغفاري بالخروج بألف مقاتل، فأحس قطّاع الطرق بخروجهم ففرّوا، واستولى المسلمون على أموالهم وعادوا إلى المدينة.

في الخامس والعشريان من شهر ربيع الأول سنة ٤٣٦ هـ توفي في بغداد الفقيه والمحدث الشيعي الكبير ونقيب الطالبيين في زمانه السيد المرتضى علم الهدى اخو الشريف الرضي. يذكر ان السيد المرتضى درس على يد الشيخ المفيد وتتلمذ على يديه الشيخ الطوسي المعروف بشيخ الطائفة.





# سُلیم بن قیس الطوالي

عن الإمام الصادق( إلى أنه قال: (من لم يكن عنده من شيعتنا ومحبينا كتاب سُليم بن قيس الهلالي، فليس عنده من أمرنا شيء، ولا يعلم من أسبابنا شيئا، وهو أبجد الشيعة، وسر من أسرار آل محمد (ﷺ).وسائل الشيعة:ج٢،ص٢٠ اسمه وكنيته ونسبه: أبو صادق، سُليم بن قيس الهلالي العامري الكوفي.

ولادته: ولد سُليم عام (٢) قبل الهجرة.

**جوانب من حياته: دخ**ل سُليم المدينة المنوّرة أيّام عمر، وتعرَّف على صحابة رسول الله (ريك)، وسألهم عن أخباره ( الله الله الله وبقي يحتفظ بتلك الأخبار في ذاكرته ، بسبب منع تدوين الحديث أيّام عمر وعثان. وفي أيّام الإمام أمير المؤمنين ( إله ) أصبحت الفرصة سانحة له ، فقام بتدوين الحقائق التي كان يحفظها ، ولذا عُدّ من السبَّاقين في التأليف وضبط الحقائق والتاريخ.

كان من الملازمين للإمام علي (ﷺ)، ومن الذين درسوا على يديه فأخذ من علمه وبلاغته، فأصبح أحد ابرز تلامذة الإمام ( الله عنه المانه .

تحدث عن فضائل الإمام على (ﷺ) ومناقبه وكان يروي للمسلمين ويتحدث إليهم عما قاله الرسول (ﷺ) في الإمام (ﷺ) في إيهانه الصلب المتين، وما قام به من خدمات جليلة ساهمت في تثبيت الأسس الراسخة للدين الإسلامي. كان في أيّام الإمام أمير المؤمنين (إلله) من شرطة الخميس، واشترك معه في معركة الجمل، وصفين، والنهروان، وفي أيّام الإمام الحسن والإمام الحسين ( إلله ) كان من أنصار هما، ويُرجَّح أنَّه كان سجينًا في أيَّام واقعة الطف.

وبعد شهادة الإمام الحسين (ﷺ) كان من أنصار الإمام زين العابدين والإمام الباقر (ﷺ).

استمر سُليم في نهجه القيم هذا حتى بعد وفاة الإمام على ( الله على الله على الله عن عن فضائل الإمام على (الله) في المساجد والأماكن التي كان يتواجد فيها المسلمون مما ازعج مسؤولي الدولة الأموية فلاحقوه وتتبعوا خطواته، إلا أن الموالين لآل البيت (ﷺ) كانوا يلتفون حوله وكانوا يأتونه بالأخبار فكان يحذر من عملاء السلطة وبقي على هذا المنوال إلى أن تولى الحجاج بن يوسف الثقفي ولاية العراق فأمر هذا بضرورة إلقاء القبض عليه. بذل أعوان الحجاج مساعي كثيرة من أجل إلقاء القبض عليه فيها كان منه ألا أن يلتجئ إلى احد الثقات، وهو ( أبان بن عيّاش) فقام هذا بإيوائه في داره، والإشراف على خدمته خاصة، وقد بدا عليه التعب والعجز بعد أن بلغ عمره زهاء التسعين عاما. وقبل وفاته (ك) استدعى أبان وقال له: ( إن لك عليَّ حقاً وقد حضرتني الوفاة يا بن أخي، إنه كان من أمر رسول (١١١١) من أقوال الإمام (ه) ووصاياه التي كان يوصي أصحابه، إضافة إلى العشرات من وصايا أصحاب الإمام (ه) التي أبلغوا فيها الإمام (هِ ) إضافة إلى أجوبة الإمام (هِ ) لأسئلة أصحابه والعديد من المسلمين.

كتابه: يعتبر كتاب سُليم بن قيس الهلالي أحد أهم الكتب عند الإمامية، وقد قال عنه الإمام الصادق (إله): (من لم يكن عنده من شيعتنا ومحبينا كتاب سُليم بن قيس الهلالي، فليس عنده من أمرنا شيء، ولا يعلم من أسبابنًا شيئًا، وهو أبجد الشيعة، وسر من أسرار آل محمد ( ﷺ )). وسائل الشيعة:ج٠٠،الهامش ص٢١٠.

#### قال أمير المؤمنين على: ): (كفي بالمرء سعادة أن يعزف عما يفني ويتوله فيما يبقى).

شهرة الكتاب في العصور المختلفة: اشتهر هذا الكتاب منذ القرن الأول إلى يومنا هذا ب(كتاب سُليم بن قيس الهلالي)، وكثيرا ما يعبر عنه اختصارا ب (كتاب سُليم). وربها

يسمى بأصل سُليم وكتاب السقيفة.

وأول من سمى الكتاب به الإمام الصادق ( الله عنه وجرى ذكر الكتاب بهذا الاسم على لسان القدماء كالنعماني والشيخ المفيد والنجاشي والشيخ الطوسي وابن شهر آشوب، وكذلك المتأخرون كالعلامة الحلي والشهيد الثاني والمير الداماد والقاضي التستري والشيخ الحر العاملي، والعلامة المجلسي والشيخ

البحراني والمير حامد حسين والمحدث النوري والعلامة الطهراني. كما كان يعرف

بنفس الاسم في ألسنة علماء السنة أيضا كالقاضي السبكي وابن أبي الحديد والفيض آبادي غيرهم. عن أبان بن أبي عياش، عن سُليم بن قيس الهلالي، قال: قلت لأمير المؤمنين (الله): إني سمعت من سلمان والمقداد وأبي ذر شيئا من تفسير القرآن وأحاديث عن نبي الله ( الله الله عن ما في أيدي الناس، ثم سمعت منك تصديق ما سمعت منهم ورأيت في أيدي الناس أشياء كثيرة من تفسير القرآن ومن الأحاديث عن نبي الله ويفسرون القرآن بآرائهم؟ قال: فأقبل على فقال: (قد سألت فافهم الجواب. إن في أيدي الناس حقا وباطلا، وصدقا وكذبا، وناسخا ومنسوخا، وعاما وخاصا، ومحكما ومتشابها، وحفظا ووهما...).الكافي للكليني:ج١٠،ص٦٢. وقد صدر من أعاظم العلماء - منذ الصدر الأول إلى اليوم - كلمات درية بشأن الكتاب ومؤلفه الجليل. ومما يدل علي عظمة الكتاب وغاية اعتباره أنهم نقلوا أحاديث سُليم في كتبهم ومروياتهم منذ القرن الأول إلى يومنا هذا في سلسلة متلاحقة لم تنقطع في عصر من العصور بصورة تكشف عن اعتمادهم عليه في الغاية. كتاب سليم من أصول الكتب الأربعائة:

\* قال النعماني: (ليس بين جميع الشيعة ممن حمل العلم ورواه عن الأئمة ( الله عن أن كتاب سليم بن قيس الهلالي أصل من أكبر كتب الأصول... وهو من الأصول التي ترجع إليها الشيعة..

\* قــال العلامـة الطهرانــي: وهو من الأصول القليلة التــي أشرنا إلى أنها ألفت قبل عـصر الإمام الصادق (علا).

\* قال العلامة الطهراني: (الأصل من كتب الحديث هو ما كان المكتوب فيه مسموعا لمؤلفه من المعيصوم (ﷺ)يأو عمن سمع منه لا منقولا عن مكتوب... ومن الواضح أن احتال الخطأ والغلط والسهو والنسيان وغيرها في الأصل المسموع شفاها عن الإمام أو عمن سمعه منه أقل... فوجود الحديث في الأصل المعتمد عليه بمجرده كان من موجبات الحكم بالصحة عند القدماء... نصوص كلمات العلماء في توثيق الكتاب:

\* الشيخ النجاشي المتوفي ٤٥٠ ق: (..ها أنا أذكر المتقدمين في التصنيف من سلفنا الصالح وهي أسماء قليلة...). ثم بدء بالطبقة الأولى وذكر منهم سليم، فقال: (سليم بن قيس الهلالي له كتاب، يكني أبا صادق، أخبرني على بن أحمد...). رجال النجاشي: ص٦.

\* الشيخ الطوسي المتوفى ٤٦٥ ق: (سليم بن قيس الهلالي يكني أبا صادق، له كتاب أخبرنا به ابن أبي جيــــد...). الفهرست للطوسى: ص ٨١.

مع هذا كلُّه، فإنَّ سُليًّا نفسه لا قدح فيه، إذ كان من الشخصيات المتألِّقة في تاريخ التشيّع، ومن الموالين الأبرار للأئمة الأطهار ( الله الله الأبيا).

وفاته: كان سُليم في الكوفة عام ٧٥ هـ عندما قدم الحجّاج واليّا عليها، فطلبه ليقتله، فهرب منه إلى البصرة ثم إلى فارس، ولم يلبث كثيرًا حتّى مرض، ثم تـوفي (١١) عـام ٧٦ هـ بها.

# الزواج وتحقيق المصالح الاجتماعية

جاء الزواج في الإسلام كأسمى نظام وتشريع يحفظ للإنسان كرامته، ويصونه ويميّزه عن سائر المخلوقات الأخرى. ولقد دعا الإسلام الحنيف في هذا النظام الذي تقوم عليه الأسرة الرجل المقبل على الزواج، أن يقدّم لزوجته صداقاً بعنوان مِنْحة، تقديراً وتعبيراً عن الرغبة في تكوين الرباط المقدس. ولو أن الناس التزموا بآداب وتوجيهات أهل بيت النبوة (هي) في الزواج، لما كانت هناك عُنُوسة متزايدة، ولما كان هناك شباب مُنحَل، وانحراف عن آداب الإسلام وتعاليمه. وكذلك ما تفكّكت الأسر، وتضعضعَت أركانها، وضعفت أُسُسُها إلى هذا الحد المؤسف، الذي بات يُنذر بالعواقب الوخيمة، ويهدّد مصير الأسر المسلمة. عَدِّمان خطم ان:

إن التقدم التكنولوجي والحضاري الذي غيَّر أساليب المعيشة في أكثر البقاع في العالم، وجعل الوسائل الحديثة تزيِّن كل شارع ومدينة، وتجمِّل كل بيت ومنزل، حمل معه تحدِّيَين في غاية الخطورة، و خاصة في المجتمعات الإسلامية: التحدِّي الأول: تَعَقُّد الحياة الاجتماعية، وحصول عدد من المصاعب والعقبات في أسلوب حياة الأفراد وعملهم، عِمَّا أدَّى إلى ازدياد حالات العنوسة، وإضراب الشباب المسلم عن الزواج، أو تأخيره إلى سنواتِ طويلة.

التحدي الثاني: المفاسد الاُجتهاعية، وظاهرة التحلُّل الأخلاقي، والتي تتصاعد يوْماً بعد آخر، وأصبحت تهدِّد مستقبل الأُسَر المسلمة وتماسُكِها المعهود.

الزواج استجابة للفطرة الإنسانية: الزواج في الإسلام استجابة للفطرة الإنسانية، حيث يحمل المسلم في نفسه أمانية المسؤولية الكبرى تجاه من له في عنقه حق التربية والرعاية. ولا بُدَّ قبل التعرض إلى نقطة الهدف التي ننشدها في هذا الموضوع، وهي ضرورة عدم تأخير الزواج بإزالة كل الأسباب والعقبات التي تقف أمامه، وذلك بتوضيح ما للزواج من فوائد عامّة، ومصالح اجتماعية. نذكر أبرز تلك الفوائد والمصالح فيا يلي: الأولى: الحفاظ على النوع الإنساني، إذ به يتكاثر ويستمر النسل الإنساني إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

الثالثة: سلامة المجتمع من الانحلال الخلقي، حيث لا يخفى على كل ذي لُبِّ وإدراك، أنَّ غريزة الجنس حين تُشبع بالزواج المسروع، يتحلَّى أفراد المجتمع بأفضل الآداب، وأحسن الأخلاق، وأفضل ما يبيِّن هذا الأمر حَثُّ الرسولِ (ﷺ) على الزواج في العديد من الأحاديث الشريفة، فقد ورد عن رسول الله (ﷺ): (إذا جاءكم منْ ترضون دينه وأمانته يخطب إليكم فزوجوه، إلا تفعلوا تكن فتنة في الأرض وفساد عريض) أمالي الشيخ الطوسي ص١٩٥. وقال (ﷺ): (ما يمنع المؤمن أن يتخذ أهلاً، لعلَّ الله أن يرزقه نسمة، تثقل الأرض بلا إله إلا الله). من لا يحضره الفقيه: ج٣، ص٣٨٦. وعن أمير المؤمنين (ﷺ): تزوجوا فإن رسول الله (ﷺ) قال: (من أحبَّ أن يتبع سنتي فإنَّ من سنتي التزويج) الكافي للشيخ الكان نه ٥، ص٣٢٩.

الرابعة: سلامة المجتمع من الأمراض، إذ إنَّ الزواج الشرعي يبعد الشباب عن الوقوع في الزنا، ويَحُول دون شيوع الفاحشة، وهذا من شأنه أن يكون سبباً إلى أمراض شَتَّى، منها مرض الزهري، وداء السيلان، وغيرها.

الخامسة: في الزواج سكن روحي ونفسي، به تنمو روح المودَّة والرحمة، وينسى الزوج ما يكابده من عناء في نهاره حين يجتمع بأفراد أسرته، وهُم بالمقابل يَحِنُّون إليه ويأنسون به، وصَدَق الله إذ يُصوِّر هذا الوضع بقوله تعالى: (وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ). سورة الروم:آية ٢١. السادسة: في الزواج تعاون الجنسين في بناء الأسرة، وتربية الأولاد.

# تربيــة الطفــل ديــنيــاً وأحــلاقيــاً

# تربية الطفل علم طاعة الوالدين.

لحلقة الرابعة



يلعب الوالدان الدور الأكبر في تربية الأطفال، فالمسؤولية تقع على عاتقها أولاً وقبل كلّ شيء، فها اللذان يحدّدان شخصية الطفل المستقبلية، وتلعب المدرسة والمحيط الاجتهاعي دوراً ثانوياً في التربية، والطفل اذا لم يتمرّن على طاعة الوالدين فإنه لا يتقبل ما يصدر منها من نصائح وإرشادات وأوامر إصلاحية وتربوية، فيخلق لنفسه ولها وللمجتمع مشاكل عديدة، فيكون متمرداً على جميع القيم وعلى جميع القوانين والعادات والتقاليد الموضوعة من قبل الدولة ومن قبل المجتمع، قال الإمام الحسن العسكري (على): (جرأة الولد على والده في صغره، تدعو إلى العقوق في كبره). البحار:ج٥٧، ص٧٤، وقال الإمام الباقر (على): (... شرّ الأبناء من دعاه التقصير إلى العقوق). إحقاق المقادة وم٥٤.

وتربية الطفل على طاعة الوالدين تتطلب جهداً متواصلاً منها على تمرينه على ذلك؛ لأنّ الطفل في هذه المرحلة يروم إلى بناء ذاته وإلى الاستقلالية الذاتية، فيحتاج إلى جهد إضافي من قبل الوالدين، وأفضل الوسائل في التمرين على الطاعة هو إشعاره بالحبّ والحنان، ومن الوسائل التي تجعله مطيعاً هي إشباع حاجاته الأساسية وهي (الأمن، والمحبة، والتقدير من قبل والديه، فإنه يحاول المحافظة على ذلك بإرضاء والديه، وأهم مصاديق الإرضاء هو طاعتها، فالوالدان هما الأساس في تربية الطفل على الطاعة، قال رسول الله ( وحم الله والدين أعانا ولدهما على برّهما). الكافي: ج٢، ص٨٤.

اللين والشدة بين الإفراط والتفريط: حبّ الأطف اللوالدين ردّ فعل لحبّ الوالدين لها، فإذا كان الحبُّ هو السائد في العلاقة بين الطفل ووالديه، فإنّ الطاعة لها ستكون متحققة الوقوع، وعلى الوالدين أنْ يُصدرا الأوامر برفق ولين وبصورة نصح وإرشاد، فإن الطفل سيستجيب لها، أمّا استخدام التأنيب والتعنيف فإنه سيؤدي إلى نتائج عكسية. وقد أكدّت الروايات على الاعتدال في التعامل مع الطفل فلا إفراط ولا تفريط، قال الإمام الباقر ( الله الأباء من دَعاة التقصيرُ إلى العُقوق). تاريخ البعقوي للبعقوي: ح٢، ص٣٢٠.

فإذا لم ينفع الإقناع واللين يأتي دور التأنيب أو العقاب المعنوي دون البدني، والعقوبة العاطفية خيرٌ من العقوبة البدنية، كما أجاب الإمام الكاظم ( عن العقوبة التعامل مع الطفل فقال ( عن العقوبة التعامل مع الطفل فقال ( عن العقوبة التعامل مع الطفل فقال ( التضربه واهجره ... و لا تُطل ) . بحار الأنوار للمجلسي:ج١٠٥،ص٩٩.

فالإمام (ﷺ) لا يدعو إلى اللّين والتساهل مع الطفل في حالة تكرار الأخطاء، كها لا يدعو إلى استمرار العقوبة العاطفية وهي الهجر، وإنّما يدعو إلى الاعتدال والتوازن بين اللين والشدّة.

والإقراط أو التفريط يؤدي إلى تأثيرات سلبية على الطفل من جميع الجوانب العقلية والعاطفية والخلقية، ويجب في ضوء المنهج التربوي السليم أنْ يحدث التوازن بين المدح والتأنيب، فالمدح الزائد كالتأنيب الزائد يؤثر على التوازن الانفعالي للطفل، ويجعله مضطرباً قلقاً.

فالمربي الصالح هو الذي يسير وفق مقتضيات العقل في الاستجابة لمطاليب الطفل، فيعمل على تحقيق مصلحة الطفل مع العطف والحنان عليه، ويمنعه متى كان طلبه يخالف صالحه، بكل صرامة، متبعاً في ذلك مختلف الوسائل، من النظرة الشرزاء، والإهمال الموقت وما شاكل ذلك. وفي الحديث: قبّل رسول الله الحسن والحسين، فقال الأقرع بن حابس: إنّ لي عشرة من الأولاد ما قبّلت واحداً منهم، فقال ( هي العلم المنافية عشرة من الأولاد ما قبّلت واحداً منهم، فقال ( المنافية على المنافية عنه المنافية المنافقة المنافية المنافقة المناف

لازال الكلام في قصة نبى الله عسيى ( إلله )...

عاش المسيح (على)، من أجل الفقراء، ومن أجل البؤساء والمساكين. كان يُرشدُ الناس إلى النور، من أجل هذا، حقد كهنة اليهود، وراحوا يحرّضون على قتل المسيح. وانه مرتدّعن شريعة موسى ( الله عنوم الدفعوا نحو المعبد، وكان المسيح مع حوّاريه، كانوا يريدون قتله وتدخلت الشرطة، وسيق المسيح مخفوراً إلى القصر، واندفع الغوغاء وراءه، خرج فيلاتوس ليتحدث معهم حول سبب نقمتهم، فجاءت الصيحات من كل مكان: هو كافر ملحد، خائن، أغلق الحرسُ بوابة القصر، وراح فيلاتوس يتأمل في وجه المسيح. الصفاء والسلام يشعان من عينيه، تساءل في نفسه: إن شَاباً كهذا لا بدّوانه يحمل أفكاراً صافية. قال فيلاتوس: هناك من يقول انك تدعو الناس وتحرّكهم ضد الحكومة؟!. قال المسيح بثقة: اننى أدعو إلى عودة الروح.. إلى أن يحسن الإنسان إلى أخيه الإنسان إلى أن يعبد الله الواحد الأحد. كان فيلاتوس قد قرأ عن مذاهب بعض فلإسفة اليونان فلم يجد في أفكار عيسى خطراً على روما من أجل هذا فتُحت بوّابة القصر وأفرج عن المسيح. أمّا اليهود فقد راحوا يُشِيعُون ان الحاكم قد تأثر بأفكار المسيح، وأنه يريد خيانة القيصر، كانوا خبثاء لم يكتفوا ببث الشائعات بل راحوا يسجّلون الطوامير ويبعثون بالرسائل إلى روما لعزله عن الحكم.

وهكذا حدثت فوضى في البلاد، وخاف الحاكم من أن تنقلب الأمور ضدّه، فسمح لليهود أن يفعلوا بالمسيح ما يشاءون.

كان اليهود في ذروة حقدهم، وكان الكهنة مثل الذئاب يبحثون عن المسيح، ليمزّقوه بأسنانهم، لا لذنب إلا لإنسانيته إلا لأنه جاء بالشريعة الحقيقية، كما أنزها الله على سيدنا موسى (الله) كان كهنة اليهود في اجتماع صاخب، يبحثون في كيفية إلقاء القبض على عيسى ين مريم (الله). وانتشر الجواسيس في كل مكان للبحث عنه، وكان اختفاء المسيح قد أثار لهم قلقاً، لأنَّ في بقائه خطراً على مصالحهم. رَصدَ الكهنةُ جوائزَ مغرية لمن يعثر عليه أو يقدّم لهم معلومات تساعد في القبـض عليه.

نجح اليهود في الحصول على الضوء الأخضر في قتله، وهاهم يبحثون عنه في كل مكان، وقد ي وضع الحاكم الروماني مفرزة من الجنود تتولى القبض عليه وصلبه. أين يا تُرى كان المسيح (ﷺ)؟ كان المسيح يتنقل بخفاء من مكان إلى آخر، وكان يمضي كل ليلة في مكان ومعه بعض أتباعه، وذات ليلة، اختبأ عيسى (إله) في بستان مع بعض الحوّاريين ونهض المسيح - بعد أن تناولوا طعامهم - ليلقّن أتباعه درساً في التواضع، فغسل أيديهم، قائلاً: لقد فعلت ذلك حتى أكون لكم قدوة، فتواضعوا للناس. وفي تلك الليلة قال المسيح وقد شعر بالغدر، أخبركم أن الراعى سيذهب، وستبقى الغنم وحدها وسيكفر بي أحدكم قبل أن يصيح الديك ثلاث مرّات، وتبادل الحوّاريون النظرات، وكانت عينا يهوذا الاسخريوطي تبرقان بالغدر، كانت تلك الليلة شتائية قارصة البرد، عندما نام الجميع تسلّل بروذا خارجاً كان يفكر في الذهب. في الجائزة التي سيحصل عليها، لهذا اتِّه إلى المعبد حيث كهنة اليهود يترقّبون الأخبار، وهمس يهوذا في أذن الكاهن الأكبر، وتسلّم حفنة من النقود الذهبية، وصباح الديك ثبلاث مرّات، وأصدر الكهنة أوامرهم إلى مفرزة الجنودِ الرومان بمرافقة يهوذا الآسخريوطي، كان يهوذا متلثاً حتى لا يعرفه أحد، كان يسير والجنود يسيرون وراءه، واستيقظ الناس وحدثت الفوضى، واقتحم عشرات الجنود البستان، فرّ الحوّاريون في جميع الاتجاهات، وأراد الله أن ينتقم من الغادر فألقى شبه السيد المسيح على وجه يهوذا. اما المسيح فقد رفعه الله إلى الساء بعيداً عنهم وخلّصه من مؤامرات اليهود القذرة

# قال أمير المؤمنين ﷺ:): (كفي بالعلم شرفا أنه يدعيه من لا يحسنه ويفرح به إذا نسب إليه).



أحيانا تكون العزلة عن الجهلة في زمن تسيطر عليه الروح المادية والمصالح الذايتة أمرا حكيها. ذلك ما فعله العالم الكبير الشيخ ميشم البحراني (المتوفى سنة (٦٢٥هـ) حيث اعتزل بعض العلهاء والناس، فكتب إليه هؤلاء رسالة يلومون في ع وابداع في عزلته...جاء فيها: (العجب منك مع شدة مهارتك في جميع العلوم والمعارف وحذاقتك في تحقيق الحقائق وإبداع اللطائف، قاطن في ظلول الاعتزال ومخيم في زواية الخمول الموجب لخمود نار الكهال...) فكتب الشيخ مثيم في جوابهم:

طلبت فنون العلم أبغي بها العلى \*\* فقصر بي عما سموت به القل تبين لي أن المحاسن كلها \*\* فروع وأن المال في المحاسن كلها \*\*

فلما وصل إليهم الكتاب، ردوا عليه: (إنك أخطأت في ذلك خطأ ظاهرا، وحكمك بأصاله المال عجب) فكتب في جوابهم هذه الأسطر:

قد قال قوم بغير علم \*\* ما المرء إلا بأكبريه فقلت قول امرئ حكيم \*\* ما المرء إلا بدرهميه من لم يكن درهم لديه \*\* لم تلتفت عروسه إليه

ثم لما رأى أن المراسلات لا تنفع هؤلاء عزم على السفر إلى العراق لزيارة عتبات الأئمة الطاهرين ( إلى العبه آخرون لبس أخشن ثيابه وارثّها و دخل مجلسا من مجالس أولئك الأشخاص، فسلّم عليهم ، فرد عليه بعض ولم يجبه آخرون جلس في صف النعال ولم يلتفت إليه أحد، فدار بين الحاضرين بحث حول مسألة علمية صعبة من دون حل فأجاب عنها الشيخ ميثم بتسعة أجوبة دقيقة جميلة. فتوجه إليه بعضهم مستهزءاً وقال له: (يا خليلك، أخالك طالب علم ....) ثم بعد ذلك أحضر وا الطعام ولم يطعموه معهم، بل أفردوا له بشيء قليلاً من الطعام في صحن واجتمعوا هم على المائدة، فلما انقضى المجلس قام وعاد في اليوم التالي إليهم وقد لبس ملابس فاخرة بهية، لها أكمام واسهة وعلى رأسه عهامة كبيرة، فلما قرب منهم سلّم فقاموا تعظيما له واستقبلوه تكريما له واجتهدوا في توقيره، وأجلسوه في صدر المجلس المشحون بالعلماء، ولما شرعوا في البحث تكلم معهم بكلمات عليلة لا وجه لها من الصحة والعلمية. ولكنهم قابلوا كلماته بالتحسين وأذعنوا له على وجه التعظيم، ثم حضرت المائدة فبادروا إليه بأنواع والعلمية. ولكنهم قابلوا كلماته الشيخ ( كا كمه في ذلك الطعام وقال: (كل يا كمي، كل يا كمي).

فتعجب الحاضرون واستغربوا من فعله هذا، ثم استفسروا عن معنى ذلك الخطاب، فقال الشيخ: (إنكم أتيتموني بهذه الأطعمة اللذيذة لأجل أكهامي الواسعة لا لمكانتي العلمية، وإلا فأنا صاحبكم بالأمس، لم أر منكم تكريها ولا تعظيها إذ جئتكم بهيئة الفقراء وسجية العلهاء، واليوم جئتكم بلباس الجبارين وتكلمت بكلام الجاهلين فقد رجحتم الجهالة على العلم، والغنى على الفقر، وأنا صاحب الأبيات التي أرسلتها لكم في أصالة المال وفرعية الكهال فقابلتموها بالتخطئة وزعمتم انعكاس القضية). فاعترفوا بخطأهم واعتذروا مما صدر منهم من تقصير في حقه. ذرابع البيان الطبسي محمد رضا: ٢٠، ص١١٧.

# الوجه الآخر

جلس الزوج أمام مكتبه وأمسك بقلمه، وكتب: في السنة الماضية، أجريتُ عملية إزالة المرارة، ولازمتُ الفراش عدة شهور، وبلغت الستين من العمر؛ فتركتُ وظيفتي المهمة في دار النشر التي ظللت أعمل بها ثلاثين عاماً، وتوفي والدي، ورسب ابني في بكالوريوس كلية الطب؛ لتعطله عن الدراسة عدة شهور بسبب إصابته في حادث سيارة، وفي نهاية الصفحة كتب: يا فيا من سنة سيئة للغاية!

وفي هذه الأثناء دخلت زوجته غرفة مكتبه، والاحظت شروده، فاقتربت منه، ومن فوق كتفه قرأت ما كتب..

فتركت الغرفة بهدوء، من دون أن تقول شيئاً..

لكنها وبعد عدة دقائق عادت وقد أمسكت بيدها ورقة أخرى، وضعتها بهدوء بجوار الورقة التي سبق أن كتبها زوجها..

فتناول الزوج ورقة زوجته، وقرأ فيها: في السنة الماضية.. شُفيتَ من آلام المرارة التي عذبتك سنوات طويلة، وبلغت الستين وأنت في تمام الصحة.. وستتفرغ للكتابة والتأليف بعد أن تم التعاقد معك على نشر أكثر من كتاب مهم.. وعاش والدك حتى بلغ الخامسة والثمانين من غير أن يسبب لأحد أي متاعب، وتوفي في هدوء من غير أن يتألم.. ونجا ابنك من الموت في حادث السيارة وشفى بغير أية عاهات أو مضاعفات..

وختمت الزوجة عبارتها قائلة: يا لها من سنة أكرمنا الله بها وانتهت بكل خير.

# لاحظوا..

الأحداث نفسها لكن بنظرة مختلفة.. دائماً ننظر إلى ما ينقصنا؛ لذلك لا نحمد الله على نعمه.. دائماً ننظر إلى ما سُلِبَ منا؛ لذلك نقصّر في حمده على ما أعطانا..

قال تعالى: (إِنَّ اللهُ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَشْكُرُونَ). البقرة: ٢٤٣ اللهم اجعلنا من الشاكرين الذاكرين إليك...





قسم الشؤون الدينية شعبة التبليغ الديني

# ماهر ددیثاً ...

