



نشرة شعرية نعتم بالقؤون الدينية اعرتــادوي المساجد والحسينيات السنلة الرابطة

- العدل وعدم الظلم
- صلة الرحم آدابها وآثارها
  - لا مانع لدي ولكن . . .







#### إقرأ في هدا العدد

♦ وقفة فقهية



محاسن الكلم



ۍ مساحدن



الله عفائدن 💠



رجال حول الإمام







غسل النفاس....ص٧٦

الْفَرْقَ بَيْنَ الرَّسُولِ والنَّبِيِّ والإمام....ص١٠.١



عبد اللّه بن جعفر الطيار ...ص٢٠\_ ٢١]







المشرف العام الشيخ مصطفى أبو الطابوق رئيس التحرير الشيكخ محمد الماجدي مدير التحرير الشيخ وصفي الحلفي هيئة التحرير الشيخ عبد السادة الجابري

الشيخ حازم الترابي الشيخ حسين الهاشمي الشيخ وصفى الحلفي التدقيق شعبة التبليغ الديني

التصميم والاخراج الفني ضياء حرز الدين



## كرامات الإمام الجواد (الله الم

قال ابن الصباغ: « وحكي انه لما توجه أبو جعفر منصر فا من بغداد إلى المدينة الشريفة خرج معه الناس يشيعونه للوداع فسار إلى أن وصل إلى باب الكوفة عند دار المسيّب، فنزل هناك مع غروب الشمس ودخل إلى مسجد قديم مؤسس بذلك الموضع ليصلي فيه المغرب، وكان في صحن المسجد شجرة نبق لم تحمل قط، فدعا بكوز فيه ماء فتوضاً في أصل الشجرة وقام يصلي فصلي معه الناس المغرب فقراً في الأولى الحمد وإذا جاء نصر الله والفتح، وقرأ في الثانية بالحمد وقل هو الله أحد، ثم بعد فراغه جلس هنيئة يذكر الله تعالى، وقام فتنفّل بأربع ركعات وسجد بعدهن سجدتي الشكر، ثم قام فودع الناس وانصرف، فأصبحت النبقة وقد هملت من ليلتها حملا حسناً، فرآها الناس وقد تعجبوا من ذلك أن نبقة هذه الشجرة لم يكن تعجبوا من ذلك غاية العجب. ثم ما كان هو أغرب وأعجب من ذلك أن نبقة هذه الشجرة لم يكن لما عجم، فزاد تعجبهم من ذلك أكثر وأكثر. (الفصول المهمة: ص ٢٧٠).

روى القطب الراوندي: أن المعتصم دعا جماعة من وزرائه، فقال: اشهدوا لي على محمد بن علي بن موسى هي زورا، واكتبوا أنّه أراد أن يخرج، ثم دعاه، فقال: إنّك أردت أن تخرج علي؟ فقال: والله ما فعلت شيئا من ذلك، قال: إن فلانا وفلانا شهدوا عليك، فأحضروا، فقالوا: نعم، هذه الكتب أخذناها من بعض غلمانك.

قال: وكان جالسا في بهو، فرفع أبو جعفر على يده، وقال: (اللهم إن كانوا كذبوا علي فخذهم)، قال: فنظرنا إلى ذلك البهو كيف يرجف ويذهب ويجئ، وكلما قام واحد وقع، فقال المعتصم: يا ابن رسول الله إني تائب مما قلت فادع ربك أن يسكنه، فقال: (اللهم سكّنه، وإنك تعلم أنهم أعداؤك وأعدائي)، فسكن. الحرائج والجرائح: ج ٢ ص ٢٧٠ ح ١٨.

مسألة واحدة، وإني والله لأستحي من ذلك، فقال لي: أنا أخبرك قبل أن تسألني، تسألني عن الإمام، فقلت: هو والله هذا، فقال: أنا هو، فقلت: علامة؟ فكان في يده عصا فنطقت، وقالت: إنّ مولاي إمام هذا الزمان وهو الحجة. الكافي: ج ١ ص ٣٥٣ ح ٩.



## غُسْل النفـــاس

وفق فتاوى سهاحة آية الله العظمى السيد علي الحسيني السيستاني (دام ظله الوارف)

> تحدثنا في الأعداد السابقة عن النجاسات المعنوية غير المحسوسة، التي لو «حدثت» لسلبت من الإنسان طهارته، ولأحتاج بعدئذٍ إلى الغسل، وقلنا: إنَّها ستة، وهي: (الجنابة، الحيض، النفاس، الاستحاضة، مس الميت، الموت)، وقد تحدثنا في أعداد سابقة عن الجنابة والحيض، ونريد التحدث في هذا العدد عن غسل النفاس:

> > السؤال: ما هو النفاس؟

الحواب: هو الدم الذي يقذف الرحم عند الولادة أو بعدها على نحو يستند خروج الدم الى الولادة عرفاً، وتسمى المرأة في هذه الحال بالنُّفَساء، ولا نفاس لمن لم تر الدم من الولادة أصلاً، أو رأته بعد فصل طويل - بحيث لا يستند اليها عرفاً - كما إذا رأته بعد عشرة أيام من الولادة.

السؤال: كم يستمرّ النفاس؟

الجواب: أكثر النفاس عشرة أيام، وإن كان - الأحوط الأولى - فيما زاد عليها إلى ثمانية عشر يوماً الجمع بين تروك النفساء وأعمال المستحاضة.

السؤال: وما هو أقل النفاس...؟

الحواب: لاحدُّ لأقلُّه، فقد يكون دقيقة وقد يكون أقل من ذلك.

السؤال: متى يبدأ حساب النفاس؟

الجواب: يلاحظ في مبدأ الحساب أمور:

١ ـ أنّ مبدأ النفاس اليوم، فإن ولدت في الليل ورأت الدم كان من النفاس ولكنه خارج عن العشرة.

٢ ـ أنّ مبدأه خروج الدم لا نفس الولادة، فإن تأخر خروجه عنها كانت العبرة في الحساب بالخروج.

٣ \_ أنّ مبدأه الدم الخارج بعد الولادة وإن كان

الخارج حينها نفاساً أيضاً.

السؤال: هل يختلف النفاس بين امرأة وأخرى؟

الجواب: النفساء ثلاثة أقسام لكل منها حكم خاص ہا.

القسم الاول: التي لا يتجاوز نزف الدم عندها عشرة أيّام.

السؤال: وما حكمها؟

الجواب: تعتبر فترة نزول الدم كلها نفاساً.

القسم الثانى: التى يتجاوز نزف دمها عشرة أيّام، ولها عادة عدديّة في الحيض محدّدة كأن تكون عادتها في الحيض خمسة ايام من كل شهر.

السؤال: وما حكمها؟

الحواب: أن تعتبر مدّة عادتها نفاساً، وهي خمسة أيام في مثالنا السابق، والأيّام الباقية تعتبرها استحاضة. وكذلك إذا نسيت مقدار عادتها فإنها تجعل أكبر عدد محتمل عادة لها في هذا المقام.

القسم الثالث: من يتجاوز نزف دمها عشرة أيّام، وليس لها عادة عدديّة في الحيض محدّدة أي المبتدئة والمضطربة.

#### السؤال: وما حكمها؟

الحواب: حكمها أن تعتبر مدّة نفاسها عشرة أيّام، ولا ترجع إلى عادة أقاربها في الحيض أو النفاس، ولا إلى عادة نفسها في النفاس.

السؤال: إذا كانت النفساء ذات عادة في الحيض محددة، وتجاوز نزف دمها عدد أيّام عادتها، وهي لا تدري هل سينقطع نزف الدم قبل عشرة أيّام، أو سيستمر إلى ما بعد العشرة، فها هو حكمها؟

الجواب: يمكنها أن تترك العبادة إلى تمام عشرة أيّام، فإن انقطع نزف الدم اعتبرت المدّة كلها نفاساً، وإن تجاوز الدم اليوم العاشر تغتسل وتعمل عمل المستحاضة. السؤال: وما هو حكمها في تلك المدة الفاصلة بين نهاية عادتها وتمام العشرة، تلك التي تركت فيها العبادة؟

الحواب: تعتبرها استحاضة، وتقضي ما فاتها فيها من عبادة.

السؤال: إذا رأت النفساء الدم ثم انقطع في اليوم الثاني مثلاً، ثم عاد ثم انقطع مرة أخرى في اليوم الثاني مثلاً أو في أيِّ يوم كان قبله، فها هو حكمها؟ الحواب: كان النزف الأوّل والنزف الثاني كلاهما

السؤال: وما هو حكم فترة النقاء الفاصلة بينها؟ الحواب: الأحوط وجوبا أن تجمع فيها بين أعمال الطاهرة من النّفاس وبين ما تتركه النفساء. السؤال: إذا انقطع نزف الدم ثم عاد، ثم انقطع، ثم عاد، وهكذا، ولكنه لم يتجاوز بمجموعه عشرة

الجواب: كانت أيّام الدم كلها نفاساً، وأمّا أيّام النقاء فالأحوط وجوباً أن تجمع فيها بين أعمال الطاهرة وتروك النفساء.

السؤال: إذا أمّـت النفساء نفاسها، ثمّ رأت الدّم بعد ذلك؟

الجواب: كل دم تراه النفساء بعد إتمام نفاسها وإلى عشرة أيّام لاحقة فهو استحاضة، سواءً أكان الدّم بصفات دم الحيض أم لم يكن، وسواء أكان في أيّام عادتها أم لم يكن.

السؤال: ماذا يترتب على النفساء من أحكام؟

الحواب: النفساء بحكم الحائض في الأستظهار (أي ترك العبادة) عند تجاوز الدم أيام العادة، وفي لنوم الاختبار عند ظهور انقطاع الدم، وتقضي الصوم ولا تقضي الصلاة، ويحرم وطؤها، ولا يصح طلاقها.

فيترتب عليها كل ما ترتب على الحائض من أحكام سواءٌ أكانت واجبات أم مستحبات أم مكروهات أم محرمات، والأحوط وجوباً حرمة حتى قراءة آية السجدة من سور العزائم، ودخول المسجد الحرام ومسجد النبي ( ولي ) ولو على نحو الاجتباز، ودخول المساجد الأخرى بغير اجتباز، ووضع شيء في المساجد.



قال تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ للهَّ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ وَاتَّقُوا اللهَّ إِنَّ اللهُ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ) المائدة: ٨ دعوة مؤكدة إلى العدالة:

إِن الآية أعلاه تدعو إلى تطبيق العدالة في جميع الشؤون والموارد بدون استثناء، وتأمر جميع المؤمنين بإقامة العدالة، وهي شبيهة بتلك الدعوة الواردة في قوله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِنَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ للهَّ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوْ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ إِنْ يَكُنْ عَنِيًّا أَوُ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوْ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ إِنْ يَكُنْ عَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللهُ أَوْلَى مِهَا فَلا تَتَبعُوا الْهُوَى أَنْ تَعْدَلُوا وَإِنْ تَلُووا وَقِ تُعْمَلُونَ خَبِيرًا اللهُ كَانَ بَهَ تَعْمَلُونَ خَبِيرًا اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ قَوْلِهِ اللهَ عَلَى اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اله

وينبغي الانتباه إلى أن كلمة «قوّامين» هي جمع لكلمة «قوّام» «وهي صيغة مبالغة من «قائم» «وتعني كثير القيام» أي أن على المؤمنين أن يقوموا بالعدل في كل الأحوال والأعال وفي كل العصور والدهور، لكي يصبح العدل جزءا من طبعهم وأخلاقهم، ويصبح الانحراف عن العدل مخالفا ومناقضا لطبعهم وروحهم. والإتيان بكلمة «القيام» هنا إمّا كناية عن العزم والإرادة الراسخة في تطبيق العدالة، وإما إشارة الى ضرورة تحقيق العدالة دون أقل انحراف إلى أي جهة كانت.

ولتأكيد الموضوع جاءت الآية بكلمة « الشهادة » فشدّدت على ضرورة القيام لله والشهادة بالحق والعدل، وتجنب الشهادة بالظلم والجور.

ثم تشير إلى أحد أسباب الأنحراف عن العدالة، وتحذّر المسلمين من هذا الانحراف مؤكدة أن الأحقاد والعداوات القبلية والثارات الشخصية، يجب أن لا تحول دون تحقيق العدل، ويجب أن لا تكون سببا للاعتداء

على حقوق الآخرين، لأن العدالة أرفع وأسمى من كل شيء، فتقول الآية الكريمة: (وَلا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْم عَلَى شيء، فتقول الآية الكريمة: (وَلا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْم عَلَى اللّه تَعْدِلُ مِن اللّعدل من أهمية قصوى فتقول: (اعْدِلُوا هُ وَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى)، وبها أن العدالة تعتبر أهم أركان التقوى، تؤكد الآية مرة ثالثة قائلة: (وَاتَّقُوا اللهَّ إِنَّ اللهُ خَبِيرُ بِهَا تَعْمَلُونَ). والطريف أن الآية اختتمت بقوله (خَبيرُ بِهَا تَعْمَلُونَ) ولم تختتم بكلمة «عليم» لأن كلمة «خبير» تطلق بحسب العادة على من على من يكون مطلعا على جزئيات ودقائق موضوع معين، وفي يكون مطلعا على جزئيات ودقائق موضوع معين، وفي هذا دلالة على أن الله يعلم حتى أدنى انحراف يقوم به الإنسان عن مسير الحق والعدل بأي عذر أو وسيلة كان، وهو يعلم كل موطن يتعمد فيه إظهار الباطل حقا، ويجازى على هذا العمل.

وتُشِت الآية اهتمام الإسلام المفرط بقضية العدالة الاجتماعية، وإن مواطن التأكيد المتكررة في هذه الآية تبيّن مدى هذا الاهتمام الذي يوليه الإسلام لمثل هذه القضية الإنسانية الاجتماعية الحساسة، ومما يؤسف له كثيرا أن نرى الفارق الكبير بين عمل المسلمين وهذا الحكم الإسلامي السامي، وإن هذا هو سرّ تخلف المسلمين. تفسير الأمثل: ج٣، ص٤٩٦ و هذه الآية والآية المشامة لها الواردة في سورة النساء، تتلاقيان في عامل اتباع الأهواء والنزوات التي تتحدث عنها آية سورة النسآء في جملة: (فَلا تَتْبِعُوا ٱلْهُوَى أَن تَعْدِلُـوا. . . ) لأن الهـوي مصـدر كل ظلـمَ وجـور ينشــأ من الاندفاع الأعمى وراء الأهواء والمصالح الشخصية، لا من دافع الحب أو الكراهية، وعلى هذا الأساس فإن المصدر الحقيقي للانحراف عن العدل هو نفس اتباع الهوى، فالمجتمع الذي لا تسوده الأهواء يكون بمأمن من الظلم والجور، وقد جاء في كلام النبي ( الله والإمام

على بن أبي طالب ( إلى أقوله از أما اتباع الهوى فيصد عن الحق) سفينة البحار، مادة (ظلم) بهج البلاغة: الخطبة ٤٢. العدل ركن إسلامي مهم:

قلما نجد قضية أعطى الإسلام لها أهمية قصوى كقضية العدل، فهي وقضية التوحيد سيّان في تشعب جذورهما إلى جميع الأصول والفروع الإسلامية، وبعبارة أخرى: كما أن جميع القضايا العقائدية والعملية والاجتماعية والفردية والأخلاقية والقانونية لا تنفصل مطلقا عن حقيقة التوحيد، فكذلك لا تنفصل كل هذه القضايا ولا تخلو أبدا من روح العدل.

وليس من العجيب والحالة هذه أن يكون العدل واحداً من أصول العقيدة والدين، وأساسا من أسس الفكر الإسلامي، وهو مع كونه صفة من صفات الله سبحانه ويدخل ضمن مبادئ المعرفة الإلهية، إلا أنه يشتمل على معان واسعة في خصائصه ومزاياه، ولذلك كان ما أولته البحوث الاجتاعية في الإسلام من الاهتام بالعدل والاعتاد عليه يفوق ما حظيت به المبادئ الإسلامية الأخرى من ذلك.

## ويكفي إيراد عددٍ من الأحاديث والروايات لدرك أهمية هذه الحققة:

١ - روي عن رسول الله ( أنه قال: « إياكم والظلم فإن الظلم عند الله هو الظلمات يوم القيامة ». سفينة البحار، مادة (ظلم).

وبديهي أن كل ما هنو موجود من خير وبركة ونعم هو من النور وفي النور، وأنّ الظلام هو مصدر كل عدم وفاقة.

٢ - وقال النبي ( الله عنه ) أيضا: ( مِهَ ذَا (أي: بالعدل) قَامَتِ السَّهَ وَاتُ والأَرْضُ ) الكاني: الكليني: ج٥، ص ٢٦٦

ويعتبر هذا القول من أوضح التعابير التي قيلت في شأن العدل، ومعناه: أنّ حياة البشر المحدودة في الكرة الأرضية ليست وحدها التي يكون قوامها العدل، بل إنّ حياة ووجود الكون بأكمله، والساوات والأرضين كلها قائمة بالعدل، وفي ظل حالة من توازن القوى الفاعلة فيها، ووجود واستقرار كل شيء في محله منها، بحيث لو أنّها انحرفت عن هذا التوازن لحظة واحدة أو بمقدار قيد أنملة لحكمت على نفسها بالفناء والزوال.

ويؤيد هذا ما قيل: «الملك يبقى مع الكفر ولا يبقى مع الظلم» لأن للظلم أثراً سريعاً في هذه الحياة الدنيوية ومن نتائجه الحروب والاضطرابات والقلاقل والفوضى السياسية والاجتماعية والأخلاقية والأزمات الاقتصادية التي تعم العالم اليوم، وهذا ما يثبت الحقيقة المذكورة بصورة جيدة. ويجب الانتباه جيدا إلى أن اهتمام الإسلام لم ينصب في مجرد

العدالة، بل إنه أولى أهمية أكبر لتحقيق العدالة، وطبيعي أن محض تلاوة هذه الآيات في المجالس أو من على المنابر، وكتابتها في الكتب، لا يجدي نفعا في استعادة العدالة المفقودة، وعلاج التمييز الطبقي والعنصري، والفساد الاجتماعي في المجتمع الإسلامي، بل إن عظمة هذه الآيات والأحكام تتجلى في يوم تطبق فيه العدالة في صميم حياة المسلمين. تفسير الأمثل: جم، ص١٣١-١٣٤.

#### أنواع العدل

#### توجد أشكال مختلفة للعدل فهنالك:

عدل الدنيا الذي يشمل حياة البشر، وعلاقاتهم ببعضهم البعض، وعلاقاتهم بالطبيعة والحياة وهنالك العديد من القواعد والأنظمة التي تحقق العدل عند الالتزام بها.

وعدل الآخرة الذي يتمثل بالثواب والعقاب الذي يناله الإنسان نتيجةً لأفعاله في الحياة الدنيا وهذا هو العدل المطلق الذي يختص به الله سبحانه وتعالى وحده.

## ويمكن تقسيم العدل كذلك على اعتبار تعلّقه بالإنسان:

كالعدل الفردي من خلال أن يعدل الفرد بين جسده، وروحه، وعقله، ويعمل الأعمال التي تحقّق له السعادة والخير ويبتعد عن الأعمال التي تزيد من شقائه وتعبه.

والعدل الجماعي الذي يتمثل باحترام الإنسان لأخيه الإنسان وعدم التعدي على حقوق الأخرين في كافة التعاملات بين البشر.

وبتحقيق العدل سوف يشعر الناس بالطمأنينة والاستقرار، وهذا بالتأكيد سيحفزهم على العمل والإنتاج بالشكل المتقن والسليم وبالتالي سيزدهر المجتمع ويتقدم، فمن يشعر بأن حقوقه محفوظة سيعمل ويجتهد من أجل الوصول لأهدافه وبالطرق الشرعية والقانونية، ومن يشعر بعكس هذا إما أن يتكاسل ويهمل أو يلجأ للطرق غير القانونية لتحقيق ما يطمح إليه، وعندما تكون الحكومة ظالمة بالتأكيد سيسود الحقد والكره في المجتمع ظالمة بالتأكيد سيسود الحقد والكره في المجتمع وبالتالي سيكون المجتمع ضعيفاً والدولة أكثر وبالتالي سيكون المجتمع ضعيفاً والدولة أكثر عرضة للتدخلات الخارجية والخراب، ويجب على الإنسان أن يبدأ بنفسه أولاً حتى يتحقق العدل في المجتمع كافة.

ا - عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مَرَّارٍ قَالَ كَتَبَ الْحَسَنُ بْنُ الْعَبَّاسِ الْمُعْرُوفِيُّ إِلَى الرِّضَا (ﷺ) جُعِلْتُ فِذَاكَ أَخْبِرْنِي مَا الْفَرْقُ بَيْنَ الرَّسُولِ والنَّبِيِّ والإمَامِ قَالَ فَكَتَبَ أَوْقَالَ: (الْفَرْقُ بَيْنَ الرَّسُولِ والنَّبِيِّ والإِمَامِ أَنَّ الرَّسُولَ الَّذِي يُنْزَلُ عَلَيْه أَوْقَالَ: (الْفَرْقُ بَيْنَ الرَّسُولِ والنَّبِيِّ والإِمَامِ أَنَّ الرَّسُولَ الَّذِي يُنْزَلُ عَلَيْه جَبْرَئِيلُ فَيرَاه ويَسْمَعُ كَلَامَه ويُنْزَلُ عَلَيْه الْوَحْيُ ورُبَّا رَأَى فِي مَنَامِه نَحْو رُوْيًا إِبْرَاهِيمَ ( ﷺ) والنَّبِيُّ رُبَّا سَمِعَ الْكَلَامَ ولَا يَرَى الشَّخْصَ ولَمْ يَسْمَعُ ولَا يَرَى الشَّخْصَ).

٢- عَنْ ذُرَارَةَ قَالَ: (سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَر (إلا ) عَنْ قَوْلِ الله عَزَّ وجَلَّ: (وكانَ رَسُولاً نَبِيًّا)، مَا الرَّسُولُ ومَا النَّبِيُّ قَالَ: (النَّبِيُّ الَّذِي يَرَى فِي مَنَامِه ويَسْمَعُ الصَّوْتَ ولَا يُعَايِنُ الْلَكَ والرَّسُولُ الَّذِي يَسْمَعُ الصَّوْتَ ويَرَى فِي المُنَامِ ويُعَايِنُ الْلَكَ قُلْتُ الإِمَامُ مَا مَنْ لَتُه قَالَ يَسْمَعُ الصَّوْتَ ولَا يَرَى ولَا يُعَايِنُ اللَّكَ ثُمَّ تَلَا هَذِه الآيةَ: (وما أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ ولا نَبِيًّا)، ولا مُحَدَّثِ).

#### لشـــرح:

قال الإمام الباقر (ﷺ): (النّبِيُّ الّذِي يَرَى فِي مَنَامِه ويَسْمَعُ الصّوْتَ ولَا يُعَايِنُ الْمُلَكُ)، أي النبيّ الّذي يرى المَلَكُ في منامه أو يرى الرّؤيا فيه نحو رؤيا إبراهيم (ﷺ) ويسمع صوت المَلَكُ في اليقظة ولا يعاينه، ففيه خصلتان: (يَرَى فِي مَنَامِه ويَسْمَعُ الصَّوْتَ)، وفيها مر من الأخبار ربها سمع الكلام وربها رأى الشخص ولم يسمع، يعني ربها سمع كلام المَلَكُ في حال اليقظة من غير معاينة وربها رآه من غير سهاع منه وربها اقتصر بالرُّؤية في المنام فلا منافاة بين هذه الأحاديث.

ثم قال (﴿ مِبِنَا مَنزِلَة الإمام (﴿ إِنَّ الْكَوْتُ وَلَا يَرَى وَلَا يُعَايِنُ اللَّكَ)، فللإمام خصلة واحدة وهي سماع الصوت فهو لا يرى ولا يعاين الملك، وهو عين قول الإمام الرضا (﴿ فِي الرواية الأولى ف: (الإِمَامُ هُوَ اللَّذِي يَسْمَعُ الْكَلَامُ وَلَا يَرَى الشَّخْصَ)، وعدم ذكر معاينة الملك لانتفائها من باب أولى. وقد عبر عن الإمام في بعض الروايات بـ (مُحَدَّث).

٣- عَنِ الْحُسَنِ بْنِ مَحُبُّوبٍ عَنِ الْأَحْوَلِ قَالَ سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَر (ﷺ) عَنِ الرَّسُولُ الَّذِي يَأْتِيه جَبْرَئِيلُ قَبُلاً، فَيرَاه الرَّسُولُ النَّذِي يَأْتِيه جَبْرَئِيلُ قَبُلاً، فَيرَاه ويُكَلِّمُه فَهَ ذَا الرَّسُولُ، وأَمَّا النَّبِي فَهُو الَّذِي يَرَى في مَنَامِه نَحْوَ رُوْيَا إِبْرَاهِيمَ ويُكَلِّمُه فَهَ ذَا الرَّسُولُ اللهُ (ﷺ) مِنْ أَسْبَابِ النَّبُوَّةِ قَبْلَ الْوَحْيِ حَتَّي أَتَاه جَبْرَئِيلُ (ﷺ) مِنْ عَنْدِ الله بَالرِّسَالَةِ وكَانَ مُحَمَّدٌ (ﷺ) حِينَ جُمِعَ لَه النَّبُوّةُ وَ وَكَانَ مُحَمَّدٌ (ﷺ) وجَاءَتْه الرِّسَالَةُ مِنْ عِنْدِ الله يَجِيئُه بِهَا جَبْرئِيلُ ويُكَلِّمُه بِهَا قُبُلاً ومِنَ الأَنْبِياءِ وَكَانَ جُمِعَ لَه النَّبُوّةُ ويَرَى في مَنَامِه ويُأْتِيه الرُّوحُ ويُكَلِّمُه ويُحَدِّهُ مِنْ غَيْر أَنْ



#### قال أمير المؤمنين ﷺ:(عليك بالصبر فبه يأخذ الحازم وإليه يرجع الجازع).

يَكُونَ يَرَى فِي الْيَقَظَةِ، وأَمَّا المُّحَدَّثُ فَهُو الَّذِي يُحَدَّثُ فَيَسْمَعُ ولَا يُعَايِنُ ولَا يَ

#### الشــرح:

قال الإمام أبي جعفر الباقر (إ): (قُبُلاً)، يقال: رأيته قبلاً بفتح القاف والباء وضمّها وضمّ الأوَّل وفتح الثاني وكسر الأوَّل وفتح الثاني أي مقابلة وعياناً. ثم قال (إ): (ونَحْوَ مَا كَانَ رَأَى رَسُولُ اللهَّ (إِنَّ عَنْ أَسْبَابِ النُّبُوَّةِ قَبْلَ اللهَّ (إِنَّ عَنْ أَسْبَابِ النُّبُوَّةِ قَبْلَ اللهَّ (إِنَّ عَنْ أَسْبَابِ النُّبُوَّةِ قَبْلَ اللهَ عَلَى إِتِيانَ جَبِرئِيلَ (إِنَّ ليست الْوَحْيِ)، هذا صريح في أنَّ الرُّؤيا المتقدِّمة على إتيانَ جبرئيل (إلى اليست وحياً. وقد صرَّح به بعض العامّة أيضاً - نعم هي شبه الوحي في الصحّة إذ لا مدخل للشيطان فيها وإنّها الرَّؤيّة الّتي هي وحيُّ ما كان بعد الإرسال وإنّها بلرُّ قيا الله وصريح الوحي لا تطيقه القوى البشريّة فبدأ بها ليأنس ويستعدَّ لعظم ما أُريد منه حتّى لا يأتيه الملك إلاّ بعد عهد مقدَّماته.

وقوله (﴿): (وكَانَ مُحَمَّدُ (﴿) حِينَ جُمِعَ لَه النَّبُوّةُ وجَاءَتُه الرِّسَالَةُ مِنْ عِنْدِ اللهِّ يَجِيئُه مِهَا جَبْرَئِيلُ ويُكَلِّمُه مِهَا قُبُلاً... النج)، فهو صريح في اجتماع أسباب النبوَّة من الرُّؤية في المنام وسماع الصوت من غير معاينة وغيرها ممّا أوحاه جبرئيل (﴿) وأسباب الرسالة وهي المعاينة وكلّمه عياناً ومواجهة في نبينا الخاتم محمد (﴿) فهو نبيً ورسول، وقد أجمعت على ذلك الأُمّة سلفاً وخلفاً، ودل على ذلك الآيات والرِّوايات المتظافرة.

واعلم أنَّ رؤيا الأنبياء (هِ ) لازمة الوقوع؛ لأنها صادقة حقٌ لا أضغاث أحلام ولا تخيّل ولا مدخل للشيطان وخبث الظاهر والباطن فيها. وأمّا رؤيا غيرهم فقد تصدق وقد لا تصدق.

#### أنواع الوحي:

#### قال السهيلي أنواع الوحي سبعة:

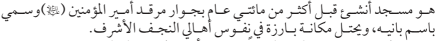
الأوَّل: الرُّوْيا الصادقة لقوله تعالى (يَا أَبِتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ) (سورة الصافات: آية ١٠١). والثاني: النفث في الروع لقوله (هُ اللهُ عَلَى الرُّوحَ الأَمِينَ نَفَثَ فِي رُوعِي أَنَّه لَنْ مَّكُوتَ نَفْسٌ حَتَّى تَسْتَكُمِلَ رِزْقَهَا فَاتَّقُوا اللهُ وَأَجْلُوا فِي الطَّلَبِ) (الكافي: ج٢، ص٧٤) والثالث: أنّه كان يأتيه في مثل صلصلة الجرس وهو أشدُّ عليه وكان كذلك ليستجمع عنده تلك الحالة فيكون أدعى لما يسمع.

والرَّابع: أنَّ يمثَّل له المَلَك رجلاً كما كان يأتيه في صورة دحية الكلبي. وكان دحية حسن الهيئة وحسن الجمال.

والخامس: أن يتراءى لـه جبرئيـل (ﷺ) في صورته الّتي خلق عليها، له ستّمائة جناح ينتشر منها الّلؤلـؤ والياقوت.

والسادس: أن يكلمه الله تعالى من وراء حجاب في اليقظة كها في ليلة الإسراء. والسابع: ما ثبت أنَّ إسرافيل وكّل به ( الله الله عن الله عن الكلمة من الوحى ثمَّ وكّل به جبرئيل فجاءه بالقرآن.





ويقع المسجد على بعد (١٥٠) متراً من مرقد أمير المؤمنين (ﷺ)، وبين بيوتات نجفية قديمة يقف شاخصاً مسجد كاشف الغطاء بشكله المهيب العتيق حيث يترآى للناظر انه أمام مسجد كباقي مساجد النجف الكثيرة، ولكن ما ان يطرق باب هذا المسجد ويدخل في تفاصيله يجد نفسه أمام صرح ديني تاريخي يحمل بين ثناياه ذكريات التاريخ ويروى لك أحداثاً كثيرة.

قام ببناء هذا المسجد الشيخ كاشف الغطاء (١٥) على مساحة تقدر بألف متر مربع وسمي بدونه بعد وفاته في مقبرة ملحقة بالمسجد.

من خلال أزقة نصل إلى باب المسجد الذي صنع من الخشب الصاج، وعند الدخول إلى المسجد تواجهنا باحة مربعة الشكل بمساحة (٢٠) متراً مربعاً، بعدها تدخل الحرم الذي يفصله عن الباحة ثلاثة أبواب كبيرة تعلوها أقواس بنيت من الآجر، أمّا سقف المسجد فقد بني من الطابوق والجص (أي: العكادة) وبطريقة يسميها النجفيون (الدهنات)أي: القبب، وهي طريقة قديمة في البناء.

يستند السقف إلى خمسة أعمدة ضخم بنيت من الطابوق أيضا، إضافة إلى وجود المحراب على الجدار الجنوبي وقد زُيّن بالكاشي الكربلائي، مضافا إلى وجود منبر خشبي صغير تبدو عليه آثار القدم.

والجهاة الشاّلية لباحة المسجد يوجد فيها باب ينفتح على غرفة يوجد فيها قبر الشيخ كاشف الغطاء (١٤)، والتي يعلوها قبة جميلة.

#### نشاطات المسجد:

مضافاً إلى إقامة الصلاة في هذا المسجد وإقامة مجالس ذكر أهل البيت ( المن مضافاً إلى إقامة الصلاة في هذا المسجد من الأماكن التي تعطى فيها الدروس الحوزوية حيث يتواجد فيه الكثير من طلبة حوزة النجف الأشرف لتلقي معارف أهل البيت ( المن المنت المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتال المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا المنتا

#### 

من الفقهاء العظام الذين عاشوا في القرن الثالث عشر من الهجرة النبوية على مهاجرها( الشيخ جعفر ابن مهاجرها ( الشيخ جعفر ابن الشيخ خضر بن يحيى الجناجي النجفي المعروف بالشيخ جعفر كاشف الغطاء، والمولود في منطقة جناجة التابعة لقضاء الهندية في كربلاء المقدسة، رأس آل كاشف الغطاء، والشهير بجعفر الكبير وشيخ المشايخ، من مشاهير فقهاء الشيعة الإثني عشريّة وتلامذة المجدد الوحيد البهبهاني.

كان فقيهاً وأصولياً ومتكلماً ومحققاً ومؤلفاً، ومرجع تقليد للشيعة وأديباً وشاعراً. لقب بكاشف الغطاء عن مبهات لقب بكاشف الغطاء عن مبهات الشريعة الغرّاء ». وصار لقباً لعائلته وذريته من بعده، ولا تزال ذريّته تسمى بآل كاشف الغطاء.

#### مولده ووفاته ومدفنه:

توجه والده «خضر» الذي كان يعتبر من علياء وزهّاد عصره من جناجة إلى النجف طلباً للعلم، وأقام في هذه المدينة وتوفي عام ١١٨١.

ولُد الشيخ جُعفر في مدينة النَجفُ الأشرف، وإليها نسبته النجفي، وكانت ولادته سنة ١١٥٦ هـ، ودرس على أبيه مبادئ العلوم ثم حضر الدراسات العليا في الفقه والأصول عند علياء مشهورين في العراق.

بعد ذلك أصبح الشيخ كاشف الغطاء من المجتهدين والعلماء المشهورين، وكان يحضر حلقة درسه علماء كثيرون وأصبح عدد منهم من الفقهاء والمحققين الكبار الذين سطع نجمهم في سماء العلوم الدينية في العالم الإسلامي وكان من أبرزهم



#### قال أمير المؤمنين على: (عليك بالفكر فإنه رشد من الضلال ومصلح الأعمال).

الشيخ محمد حسن النجفي صاحب الجواهر (ت: ١٢٦٦هـ)، وغيره كثير. وتـوفي الشيخ كاشف الغطاء (﴿ ) يـوم الأربعاء عنـد ارتفاع النهـار في ٢٢ أو ٢٧ رجب سنة ١٢٢٧ هـ، ودفـن في مقبرته المشهورة في محلّة العـارة بالنجف الاشرف.

مشايخه:

تلقى الشيخ جعفر علومه ومعارفه على يد كبار علياء عصره ومنهم: والده الشيخ خضر، والشيخ محمد تقي الدورقي، والسيد خضر، والشيخ محمد تقي الدورقي، والسيد صادق الفحّام، والشيخ الوحيد البهبهاني، وحضر عند السيد مهدي بحر العلوم أخيراً بعد أن رحل من كربلاء إلى النجف لمدة قليلة تقرب من ستة أشهر.

تتلمذ عليه الكثير من العلماء، وقد انحصر منبر التدريس به في الحوزة العلمية في النجف بعد وفاة السيد مهدي بحر العلوم سنة (١٢١٢هـ)، فحضر عنده جميع أصحاب السيد ورجعوا إليه، للاغتراف من بحر علمه، فكان أستاذ رجال تلك الفترة على الإطلاق. وقد تخرج من منبره الكثير من الفقهاء المشاهير.

ترك الشيخ جعفر آثاراً مهمة تدل على سمو منزلته، وعظم عطائه، فأتحف المكتبة الشيعية بعدد مهم من المؤلفات القيمة والرائعة. ومن اهمها: كتاب كشف الغطاء عن مبهات الشريعة الغراء.

سيرته العلمية:

كان كاشف الغطاء متبحراً في الفقه والأصول، ويدلّ ما ألّفه في هذين العلمين ولاسيها كتابه (كشف الغطاء) على طول باعه في استنباط الأحكام، وقد ألّف هذا الكتاب أثناء سفره إلى إيران ولم يكن يحمل معه سوى كتاب القواعد للعلامة الحلي. وقيل إن الشيخ مرتضى الأنصاري (١٢١٤ ـ ١٢٨١ هـ) قال: إن من يعرف قواعد وأصول هذا الكتاب هو مجتهد عندي. وكان قد ادعى قائلا: لو أني فقدت جميع وأصول هذا الكتاب الفقهية لكان باستطاعتي كتابة جميع الأبواب والأبحاث الفقهية من أولها إلى آخرها، وقد اعترف الفقهاء المعاصرون له والمتأخرون بتبحره العلمي والفقهي. رئاسة الشعة:

تولَّى الشيخ جعفر بعد وفاة السيد بحر العلوم الرئاسة الدينية للشيعة في العراق وإيران والبلاد الأخرى. وازدادت شهرته ونفوذه الاجتهاعي والسياسي وقد كان كاشف إلغطاء مرجع تقليد الشيعة عملياً.

سيرته الأخلاقيّة:

كِانَ للشيخ كاشف الغطاء سيرة ومُثلُ أخلاقيّة بارزة، نشير إلى بعضها:

أ - التهجّد والعبوديّة

مع كثرة اهتمامات الشيخ كاشف الغطاء (﴿) العلميّة والاجتماعيّة، كان يقوم قسطاً من الليل بالصلاة والمناجاة والتضرّع، ويوقظ أهله أيضاً لصلاة الليل.

ب - عنايته بالتفقّه

وكان من دأبه أن يأمر بتهيئة الطعام ليجتمع أو لاده في الأكل ثم يتباحثون بعده في علم الفقه

د - حمايته للضعفاء والفقراء والمساكين

ونذكر نبذة من ذلك:

١ - كان من دأب الشيخ رحمه الله كلم صلى بالجماعة أن يأخذ طرف ردائه ويدور بين الصفوف ويجمع الدراهم والدنانير ويعطيها للفقراء والمساكين.
٢ - وقالوا: إن الشيخ قسم أموالا بين فقراء أصفهان وبعد نفادها قيام للصلاة،

٢ - وقالوا: إن الشيخ قسم أموالًا بين فقراء أصفهان وبعد نفادها قام للصّلاة، فطلب منه سيّد بين الصلاتين أن يساعده، فقال له الشيخ: جئت متأخّراً ولم يبق شيء، فغضب السيّد وأهانه وبصق على لحيته! فقام الشيخ وأخذ طرف ردائه ودار بين الصفوف وهو يقول: من يحبّ لحية الشيخ فليساعد السيّد، فاجتمع في ردائه كثير من المال فأعطاه للسيّد وأقام صلاة العصر.



قال أمير المؤمنين ﷺ:( عليك بالعدل في العدو والصديق ، والقصد في الفقر والغنى ).



دعا الإسلام إلى الألفة والمحبة بين جميع الناس وأوصاهم أن يتعارفوا ويتآلفوا، وأكد على ذلك وشدد عليه في حق القرآبة المعبر عنها بالرحم.

وأوصى الله بصلة الأرحام ونهى عن قطيعتها وحذر الأرحام من التدابر والتقاطع، وليس معنى ذلك أن تصبح القرابة صناً يتحكم بعواطف الناس وعقائدها وتتحول الأرحام إلى آلهة تجرف في طريقها كل عدل وحق ويتحول على أساسها الباطل إلى حق والحق إلى باطل... بل معناها أن يكون بين الأرحام تواصل وتعاطف و تواد في الله ومن أجل الله... فتتحول هذه الصلة إلى طهر ونزاهة يجتمع فيها الأرحام على طاعة الله وتقواه ولا يفصمها ولا يزلز لها حادث عابر أو قضية تافهة، ومن هنا كان للأرحام حقوق أشد وأقوى من حقوق سائر المسلمين يحسن بنا أن نمر عليها ونتدبرها... مَنْ هُمْ الأرحام؟ وما هي صِلة الرحم؟

الأرحام جمع كلمة رحم والرحم في اللغة العربية لفظ يسمى بها كل من له صلة قرابة وارتباط ونسب مع إنسان آخر سواء أكانت صلة القرابة من جهة الأم والأب معاً كالأخوة والأخوات أو من جانب الأم وحدها كالأخوال والخالات وأبنائهم أو الأب وحده كالأعهم والعهات وأبنائهم وتشمل صلة القرابة الجد والجدة، ومن أعظم الأرحام الأم والأب، وباختصار الأرحام هم كل من يكون في نظر الناس من أقارب الإنسان بسبب علاقة نسبية سواء من جهة الأب أو الأم. وحينها نتحدث عن صلة الرحم ونقول إنها من الواجبات وأن على الإنسان أن يصل رحمه ونذكر أن الإسلام حث في وحينها نتحدث عن صلة الرحم نقصد من ذلك إقامة علاقة طيبة وحسنة مع هؤلاء الأرحام والأقارب من خلال الاهتهام بشؤونهم والسؤال عن أحوالهم وزيارتهم ومشاركتهم الحزن والفرح وتقديم المساعدة لهم ومدّ يد العون إليهم والدعاء إلى الله بالخير لهم.

والهدف من ذلك هنو أن الله عن وجل أراد للعلاقات بين الإنسان وأقاربه أن تكون مبنية على المحبة والمودة والعطف والرحمة لا القسوة والكراهية والبغض والبعد، لذلك أوصانا الرسول وأهل البيت (صلوات الله عليهم اجمعين) بصلة الرحم.

عن النبي ( الله عن النبي الشاهد من أمتي والغائب منهم ومن في أصلاب الرجال وأرحام النساء إلى يوم القيامة أن يصل الرحم وإن كانت منه على مسير سنة فإن ذلك من الدِّين)، وهذا الحديث يقطع أعذار المتعلَّلين بالبعد أو كثرة الشغل أو زيادة الهم والأتعاب.

كما نلاح ظُ في نفس الوقت أن الله عز وجلّ قد توعّد من يقطع رحمه بنزول اللعنة عليه وأن جزاءه السكن في دار جهنم، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أَوْلَئِكَ لَمُمُ اللَّعْنَةُ وَلَمُهُمْ سُوءُ البِدَارِ ﴾ الرعد: ٢٥.

وقال تعالى: ﴿وَاتَّقُواَ اللهُ الَّذِي تَتَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ ﴾، فعن جميل بن دراج قال: سألت أبا عبد الله (إله) عن قول الله عزوجل: ﴿وَاتَّقُوا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وعن أبي عبد الله الصادق ( ﷺ) قال: (إن الرحم معلَّقة بالعرش تقول: اللهم صل من وصلني واقطع من قطعني وهي

#### قال أمير المؤمنين ﷺ:( عليك بلزوم الحلال وحسن البر بالعيال وذكر الله في كل حال ).

غير أخيار) (البحار: ج٧١، ص٩٤). صلة الرحم وإن كان قاطعاً لها:

وأفضل صلة الرحم وأعظمها إذا كان الرحم قاطعاً لها فإن صلتها حينئذ تكون خالصة لوجة الله صافية من جميع شوائب الرياء والتعصب للأهل والأقارب، فإن في حالة الرضا والوفاق تتدخل المصالح والمنافع والقرابة ولكن إذا كان رحمك قاطعاً لك تستطيع أن تصله وبعملك هذا تخرجه من عدائه لتضمه إلى جانبك في حب ورضى، بل الإسلام يفرض عليك عدم مقاطعة أرحامك وإن كانوا كادوك ونصبوا لك العداوة وحاولوا الأضرار بك.

قال الإمام الصادق (إلى): (إنَّ رجلاً أتى النبيّ (إلى فقال: يا رسول الله إن أهل بيتي أبوا إلا تو ثباً على وقطيعة لي فأرفضهم؟ قال: إذاً يرفضكم الله جميعاً. قال: فكيف أصنع؟ قال: تصل من قطعك وتعطي من حرمك وتعفو عمّن ظلمك، فإنّك إذا فعلت ذلك كان لك من الله عزّ وجلّ ظهير) (الوسائل: ج٢١، ص٥٣٨). وقال رسول الله (الله): (لا تالم وحمل فطع وان قطع على (الكافي: ج٢، ص٤٤٧).

وإذا كان للمسلم أرحام يستحب له أن ينفق عليهم وخصوصاً إذا كانوا من النساء اللاتي يحتجن إلى إعالة فإن النفقة على الآخرين، فإن النفقة على الآخرين، وكذلك الصدقة على الأرحام أفضل من الصدقة على غيرهم. حتى الحقوق الشرعية إذا توفرت عند أحد يستحب أن يخصّ بها أرحامه الفقراء ويقدمهم على غيرهم من الفقراء، فعن أبي عبدالله الصادق (إلا) أنه قال: (من عال ابنتين أو أختين أو عمتين أو خالتين حجبتاه من النار بإذن الله) (الوسائل: ج٢١، ص٢٥٥).

وعنه (ه) قال: (سئل رسول الله (ه) أي صدقة أفضل؟ فقال: على ذي الرحم الكاشح) (الفقيه: ج٢، ص٦٨). صل رحمك ولو بالسلام:

وإذا أعوزك المال ولم تسعفك ذات يدك أن تبسطها إلى أرحامك وتمدّهم بها أعطاك الله من فضله فلا تبخل عليهم بها تقدر عليه من الزيارة لهم والتردد عليهم ولا أقل من السلام عليهم فإن صلتهم بهذا القدر القليل يطيب قلوبهم ويرقق مشاعرهم ويزرع الحب والثقة في نفوسهم وهذا القدر ينمو ويربو ويعطي أفضل الشهار، فعن النبي الأكرم (عليه): (صلوا أرحامكم ولو بسلام) (البحار: ج ١٧، ص٥٨). قال أمير المؤمنين (ها): (صلوا أرحامكم ولو وتعالى: ﴿وَاتَّقُوا اللهُ اللهِ السليم، يقول الله تبارك وتعالى: ﴿وَاتَّقُوا اللهُ اللهِ وَالمَّرِ المَافِرَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللهِ عَالَى اللهُ عَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً ﴾) (الكافى: ج٢، ص٥٥).

رحم آل محمد.. إلى أن قال: ورحم كل ذي رحم) (الكافي: ج٢، ص١٥١).

وعنه (ﷺ): (أول ناطق من الجوارح يوم القيامة الرحم تقول: (يا رب من وصلني في الدنيا فصل اليوم ما بينك وبينه ومن قطعني في الدنيا فاقطع اليوم ما بينك وبينه) (الوسائل: ج٢١، ص٣٤٥). الآثار الإيجابية لصلة الرحم:

ان لصلة الرحم إيجابيات كثيرة وعظيمة جدير بكل إنسان عاقل أن يتدبرها ويكتسبها ويبحث عنها ويوفرها لنفسه فإنها في متناول يده وتحت سلطانه ولا يستطيع أن يأتي بالمعاذير فإنها غير مقبولة على الإطلاق، ومن هذه الآثار الإيجابية:

ان في صلة الرحم طاعة لله وامتثالاً لأمره، وهذا المعنى هو غاية مطمح أنظار المؤمنين فإنهم باستمرار يبحثون عن رضاه ويكون ذلك من أهم عوامل إدخال السرور عليهم والراحة لنفوسهم.

Y-صلة الرحم تزيد في العمر، لأنها توجب الراحة والسرور وسلامة الطوية وتزرع الألفة والمحبة، وهذه أسباب في إطالة عمر الإنسان بحسب العادة مضافاً إلى أن الله بقدرته العظيمة قد يرتب الأسباب لإطالة عمر الإنسان ويجعل أحدها صلة الرحم، والروايات تؤكد على هذا المعنى، فعن أمير المؤمنين (ع): خاطباً أحد أصحابه واسمه نوف: (يا أمير المؤمنين (ع): خاطباً أحد أصحابه واسمه نوف: (يا نوف، صل رهك يزيد الله في عمرك) (البحار: ج ٢٨، ص ٣٨٣). وعن الإمام الصادق (ع): (إن الرجل ليصل رهه وقد بقي من عمره ثلاث سنين فيصيرها الله عز وجل ثلاثين سنة، ويقطعها وقد بقي من عمره ثلاثون سنة فيصيرها الله من من ثمرة تلاث سنين، ثم تلا: ﴿ يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُشِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ ثلاث سنين، ثم تلا: ﴿ يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُشِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ اللهُ عَالَيْ المِحارِ: ج ١٧، ص٩٩).

٣- أنّ صَلّة الرحم تهوّن سكرات الموت وشدائده وتقي من ميتة السوء، فعن الإمام الصادق (ﷺ): (من أحب أن يخفف الله عزّ وجلّ عنه سكرات الموت فليكن لقرابته وصولاً وبوالديه باراً، فإذا كان كذلك، هون الله عليه سكرات الموت، ولم يصبه في حياته فقرٌ أبداً)؟ (البحار: ١٧٠، ص٢٦). وعن الإمام الهادي (ﷺ): (فيما كلّم الله تعالى به موسى (ﷺ) قال موسى: إلهي فيما جزاء من وصل رحمه؟ قال: يا موسى أنسئ موسى: إلهي فيما جزاء من وصل رحمه؟ قال: يا موسى أنسئ له أجله وأهون عليه سكرات الموت) (أمالي الصدوق: ص٢٧٦). ٤ - أنّ صلة الرحم تنهي الفقر، فعن رسول الله (ﷺ) أنه قال: (صلة الرحم تزيد في العمر وتنفي الفقر) (البحار: ج٢٧، ص٨٨). أنه قال: (من سرّه أن يسط له في رزقه وينسأ له في أجله فليصل رحهه...) (الحصال: ص٣٥).

10





بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين وصلى الله على أشرف الأنبياء والمرسلين أبي القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم إلى قيام يـوم الدين.

تقدم فيها سبق أن حديث (يكون بعدي اثنا عشر خليفة) مقطوع الصدور عند الفريقين، وقد أخرجه القوم في عمدة كتبهم التي وصفوها بالصحة، بطرق وأسانيد معتبرة على حد تعبيرهم، ورووه عنه (عليه) عدة من الصحابة، فإذن من هذه الجهة (جهة الصدور) لا غبار عليه.

ومن الملاحظ أن تعيين ونصب الخليفة والقائد سنة إلهية، قد جرت في الأمم السابقة على أمّة نبينا ( ونرى خلك واضحاً وجلياً في أمّة عيسى وعد إلهي برسول خلك واضحاً وجلياً في أمّة عيسى وعد إلهي برسول يأتي من بعده، وقد سلم بالسمه فقال: (وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إَلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا يَا يَنْ يَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُنا الصف: ٢.

كما أشار القرآن إلى القادة الذين يرجع إليهم الناس بعد رحيل النبي، وتحديد صفاتهم وعددهم، كما هو الحال في تعيين وتحديد نقباء بني إسرائيل، حيث كانوا اثنا عشر نقيباً، وكذا حواري عيسى، وقد سار نبينا ( على هذه السنة الإلهية، حيث إنّه بشّر الأمّة بالأئمة الاثني عشر من بعده، كما أنّه ( على ) طلب من الأنصار في أول بيعتهم له أن يختاروا منهم اثني عشر نقيباً.

فعلى هذا لا يعقل أنَّ النبي ( الله على الله على نحو الإجمال والإبهام.

كيف؟ و من المتفق عليه بين المسلمين أنّ كلامه ( الله عنه القرآن يُفسّر بعضه بعضاً، فلو أردنا أن نفهم وندرك مقصود النبي ( الله عنه من خلال ملاحظة ما عشر خليفة )، فيمكن ذلك من خلال ملاحظة ما

ما العدد (٣٥) لشهر ذي القعدة سنة ١٤٣٧ هـ . .

يحسنون خلافة بني هاشم.

ولا يمكن أن يحمله على الملوك العباسية، لزيادتهم على العدد المذكور، ولقلة رعايتهم الآية: (قُلُ لا أَسُأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمُودَّةَ فِي الْقُرْبَى)، وحديث الكساء. فلا بدمن أن يحمل هذا الحديث على الأئمة الاثني عشر من أهل بيته وعترته الأنهم كانوا أعلم أهل زمانهم وأجلهم وأورعهم وأتقاهم، وأعلاهم نسباً، وأفضلهم حسباً، وأكرمهم عند الله . . .

ويؤيد هذا المعنى، أي أن مراد النبي الله الأئمة الاثني عشر من أهل بيته، ويشهد له ويرجحه: حديث الثقلين، والأحاديث المتكثرة المذكورة في هذا الكتاب، وغيرها...

وفي نهج البلاغة من خطبة على (كرم الله وجهه): أين الذين زعموا أنهم الراسخون في العلم دوننا، كذباً وبغياً علينا أن رفعنا الله ووضعهم، وأعطانا وحرمهم، وأدخلنا وأخرجهم. بنا يستعطى الهدى، وبنا يستجلى العمى.

وإنه سيأتي عليكم من بعدي زمان ليس فيه شيء أخفى من الحق، ولا أظهر من الباطل، ولا أكثر من الكذب على الله ورسوله صلى الله عليه وآله، وليس عند أهل ذلك الزمان سلعة أبور من الكتاب إذا تلي حق تلاوته، ولا أنفق منه إذا حرف عن مواضعه، ولا في البلاد شيء أنكر من المعروف، ولا أعرف من المنكر.

واعلموا أنّكم لن تعرفوا الرشد حتى تعرفوا الذي تركه، ولن تأخذوا بميثاق الكتاب حتى تعرفوا الذي نرخه، ولن تمسكوا به حتى تعرفوا الذي نبذه، فالتمسوا ذلك من عند أهله، فإنهم عيش العلم وموت الجهل، هم الذين يخبركم حكمهم عن عملهم، وصمتهم عن منطقهم، وظاهرهم عن باطنهم، لا يخالفون الدين، ولا يختلفون فيه، وهو بينهم شاهد صادق، وصامت ناطق). انتهى.

نطق به (ﷺ) من النصوص في حق عترته (ﷺ)، وهو الذي لا ينطق عن الهوى (وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهُوَى، إِنْ الله وَيَ الله وَي (وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهُوَى، إِنْ الله وَي (وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الله مَّة شأن ومنزلة وفضل العترة الطاهرة، وأنّ الله تعالى قد مدحهم في آياته، وطهرهم من الرجس، وأوجب على الأمّة مودتهم، وحرّم عليهم الصدقة، وجعل لهم الخمس، وجعلهم عِدلا للقرآن، وحَذَّر من مخالفتهم وبغضهم وحربهم إلى غير ذلك.

فعندها لا يبقى شك في أنّ مراده ( السينة المحديث هم أهل بيته الأطهار ( السينة)، وهذا ما التزم به الشيعة الاثنا عشرية من أتباع أهل البيت ( عليهم السلام)، ولا يمكن انطباق هذا العدد إلا على أئمة أهل البيت ( السينة لكن في مقابل هذا الحق الواضح نلاحظ عامة الشرّاح من أبناء العامة لا يقبلون بهذا التفسير، فنجدهم يحرّفون حديث النبي ( السينة ) إلى غير أهله، بل أكثر من ذلك نجدهم يحدّرون أتباعهم من أن يصغوا إلى لسان الحق واتباعه وقبول النص على الأئمة الاثني عشر من عترة واتباعه وقبول النص على الأئمة الاثني عشر من اعترافهم بأن الرسول الأكرم ( السينة عشر صحيح مائة بالمائة، إلّا أنّهم عيدون عن الصراط، ( وَجَحَدُوا بَهَا وَاسْ تَيْقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ فَاللَّمْ مَن اعترافهم حتى يومنا الحاضر لم يتوصلوا إلى تفسير وتطبيق فهاهم حتى يومنا الحاضر لم يتوصلوا إلى تفسير وتطبيق لحديث النبي ( السينة ) السينة المناه المناه

وقد ذكر الكنجي الشافعي في كتابه ينابيع المودة / ج٣: (قال بعض المحققين: إن الأحاديث الدالة على كون الخلفاء بعده على اثني عشر قد اشتهرت من طرق كثيرة . . . فبشرح الزمان وتعريف الكون والمكان، علم أن مراد رسول الله على من حديثه هذا الأئمة الاثنا عشر من أهل بيته وعترته، إذ لا يمكن أن يحمل هذا الحديث على الخلفاء بعده من أصحابه لقلتهم عن اثني عشر، ولا يمكن أن يحمله على الملوك الأموية لزيادتهم على اثني عشر، ولظلمهم الفاحش إلا عمر بن عبد العزيز، ولكونهم من غير بني هاشم، لأنّ النبي عن جابر، وإخفاء موته ين هاشم في رواية عبد الملك، عن جابر، وإخفاء صوته ين هذا القول يرجح هذه الرواية، لأنّهم لا

#### شهر ذي القعدة أول الأشهر الحرم:

هذا الشهر هو أول الأشهر الحرم التي ذكرت في القران، وهي ذو القعدة وذو الحجمة ومحرم ورجب، وشهر ذي القعدة هو شهر استجابة الدعاء عند الشدة، وقد روي أنّ من صام من شهر حرام ثلاثة أيام الخميس والجمعة والسبت كتب الله له عبادة تسعمائة سنة.

#### هلاك الأشعث بن قيس عليه اللعنة:

في أول ذي القعدة سنة (٠٤هـ) مات الأشعث بن قيس الكندي عليه اللعنة، وعمره ٦٣ سنة.

قال ابن الأثير: وفد (أي: الاشعث) إلى النبي (ﷺ) سنة (١٠هـ) في وفد كنده وكانوا ٦٠ راكباً، فأسلموا، وكان ممن ارتد بعد النبي (ﷺ)، تزوج من أخت أبي بكر، وهي أم محمد بن الأشعث، وسكن الكوفة وابتنى بها داراً، وشهد صفين مع أمير المؤمنين علي (ﷺ)، وكان ممن ألزم علياً بالتحكيم وشهد الحكمين.

وقال الحلي في خلاصة الأقوال: ارتد بعد النبي ( الله على الله على الله و بكر أحته وكانت عوراء، فولدت له محمداً، وكان من أصحاب علي ( الله على الله عل

صرر حارجيه سعود. وروي أن هذه الآية: (إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللهَّ وَأَيْبَانِهُمْ ثَمَناً قَلِيلاً أُوْلَئِكَ لا خَلاقَ هَمُهُ فِي الآخِرَةِ) آل عمران: ٧٧، نزلت في الأَشعث بن قيس حيث خُصِم له في أَرض، فقام وحلف عند رسول الله (ﷺ)، فنزلت الآية، فنكل الأشعث، واعترف بالحق، وردّ الأرض.

وقد دعا عليه أمير المؤمنين (ﷺ) لمّا لم يَقُم هو وغيره ممن دعاهم لأن يشهدوا أنهم سمعوا رسول الله (ﷺ) قال: (من كنت مولاه فعلي مولاه) بقوله (ﷺ): (فلا أماتك الله حتى يذهب بكريمتيك) قال جابر بن عبد الله الأنصاري: والله لقد رأيت الأشعث وقد ذهبت كريمتاه وهو يقول: (الحمد لله الذي جعل دعاء أمير المؤمنين علي بن أي طالب (ﷺ) علي بالعمى في الدنيا ولم يدع علي بالعذاب في الآخرة فأعذب) الأمالي، الشيخ بالعدوق: ص١٨٥٠.

وخطب أمير المؤمنين (ﷺ) يوماً فقال: (أيها الناس إن الأشعث لا يَزِن عند الله جناح بعوضة، وإنه أقل في دين الله من عفطة عنز) الاحتجاج، الشيخ الطبرسي: ج١، ص٢٨١

وروي عن الإمام الصادق (إلا) قال: (إِنَّ الأَشْعَثُ بْنَ قَيْسِ شَرِكَ فِي دَمِ الْمُرْمِي عَنِ الإَمام الصادق (إلا) قال: (إِنَّ الأَشْعَثُ بْنَ قَيْسِ شَرِكَ فِي دَمِ المُؤْمِنِينَ (إلا)، ومُحَمَّدُ ابْنُهُ شَرِكَ فِي كَمَّدُ ابْنُهُ شَرِكَ فِي دَم الْمُسْيِنِ (الله)) الكافي، الشيخ الكليني: ج٨، ص١٦٧

وفَاة السيد ابن طاووس (رضوان الله عليه):

في الخامس من شهر ذي القعدة سنة (٦٦٤هـ) توفي السيد ابن طاووس رضي الدين على بن موسى بن جعفر ينتهي نسبه إلى الإمام الحسن المجتبى، والسيد ابن طاووس غنيٌّ عن التعريف في زهده وعبادته واتصاله بالله سبحانه وبأهل البيت ( الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه والسيد الله عنه والله والله عنه والله والله والله عنه والله عنه والله و

كتاب مسلم بن عقيل إلى الحسين (الله عليه):

في التاسع من ذي القعدة سنة (٢٠هـ) كتب مسلم بن عقيل (١٤هـ) إلى أبي عبد الله الحسين (ه) يخبره أن ١٨٠٠٠ شخص قد بايعوا له، ونص الكتاب:

(أما بعد، فإن الرائد لا يكذب أهله، وإن جميع أهل الكوفة معك، وقد بايعني منهم ثهانية عشر ألفاً، فعجّل الإقبال حين تقرأ كتابي، والسلام). وحمله مع عابس بن أبي شبيب الشاكري، وقيس بن مسهر الصيداوي.





ووصــل الكتــاب إلى أبي عبــد الله الحســين (ﷺ) قبــل تص شــهادة مســـلم (ﷺ) بـــ ۲۷ ليلــة.

قتل الحلاج الحسين بن منصور (عليه اللعنة):

في الرابع عشر من شهر ذي القعدة سنة (٣٠٩هـ) قتل الحلاج الحسين بن منصور بفتوى من علماء زمانه، حيث الهم الحلاج هذا بالكفر والزندقة، ومن كلماته: «الله في دمي» أو: «الله تحت ثوبي أو تحت جبتي». ضرب ألف سوط ثم قطعت يده ورجله ومن ثم قطعوا رأسه وعلقوا جنته على جسر بغداد وبعدها احرقوها ونثروها في نهر دجلة.

غزوة بني قريضة:

في الثالث والعشرين من ذي القعدة سنة (٥هـ)، كانت غزوة بني قريضه.

وسبب الغزوة أنه كان بينهم وبين رسول الله ( عليه ) صلحاً فنقضوه، ومالوا مع قريش. فوجّه إليهم سعد بن معاذ وعبد الله بن رواحة وخوات بن جبير، فذكّروهم العهد وأساءوا الإجابة. فلما إنهزمت قريش له: قـدّم رايـة المهاجرين إلى بنيي قريضه، وقـال: عزمت عليكم ألا تصلوا العصر إلا في بنبي قريضة، وركب حماراً له. فلم دنا منهم لقيه على بن أبي طالب ( الله على بالله على فقال: يا رسول الله لا تدن، فقال رسول الله ( عليه ) أحسب أن القـوم أسـاءوا القول، فقـال: نعم يا رسـول الله-ثِم تحصّن بنو قريضه، فحاصرهم رسول الله ( عليه ) أياماً حتى نزلوا على حكم سعد بن معاذ الأنصاري، فحضر سعد وكان عليلاً، - فقال: قد أن لسعد أن لا تأخذه في الله لومة لائم، أرضيتم بحكمى؟ قالوا: نعم. ثم قال: قد حكمت فيكم أن تُقتل مقاتلتكم، وتُسبى ذراريكم، وتجعل أموالهم للمهاجرين دون الأنصار. فقال رسول الله ( الله عليه الله عكمت بحكم الله من سبع سهاوات، ثم قدّمهم عشرة عشرة فضرب أعناقهم وقسمت أموالهم. وقيل: إن هذه الغزوة وقعت في شوال.

يوم دحو الأرض:

الخامس والعشرون من شهر ذي القعدة يوم دحو الأرض، وهو أحد الأيام الأربعة التي خصّت بالصّيام بين أيّام السّنة، وروي أنّ صيامه يعدل صيام سبعين سنة، وهو كفّارة لذنوب سبعين سنة على رواية أخرى، ومن صام هذا اليوم وقام ليلته فله عبادة مائة سنة، ويستغفر لمن صامه كلّ شيء بين السّاء والأرض، وهو يوم انتشرت فيه رحمة الله تعالى، وللعبادة والاجتاع لذكر الله تعالى فيه أجر جزيل. وقد ورد لهذا اليوم سوى الصّيام والعبادة وذكر الله تعالى والغسل عملان:

الأول: صلاة مروية في كتب الشّيعة القميّين، وهي ركعتان تصلّى عند الضحى بالحمد مرّة والشّمس خمس مرّات ويقول بعد التسليم: (لا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إلاّ بِالله الْعَلَيُ الْعَظِيمِ)، ثمّ يدعو ويقول: (يا مُقيلَ العَثراتِ اَقِلْنيَ عَثْرَي، الْعَظيمِ)، ثمّ يدعو القول: (يا مُقيلَ العَثراتِ اَقِلْنيَ عَثْرَي، يا بالدَّعواتِ السَّمَعُ الأصواتِ السَّمَعُ عَلَيْ مَا عِنْدي يا ذَا الْجُلالِ صَوْقِ وَارْحَمْني وَتَجاوَزْ عَنْ سَيِّئاتِي وَما عِنْدي يا ذَا الْجُلالِ وَالاَكْرام).

الشّاني: هَاٰذا الدّعاء الذي قال الشّيخ في المصباح: إنّه يستحبّ الدّعاء به:

(اَللَّهُمُّ دِاحِي الْكَعْبَةِ، وَفالِقَ الْحَبَّةِ، وَصارِفَ اللَّزْبَةِ، وَكَاشِفُ كُلِّ كُرْبَة، إَسْأَلُكَ في مِذَا الْيَوْمِ مِنْ آيَّامِكِ الَّتِي ٱعْظَمْتَ حَقَّها، وَٱقَّدَمْتَ سَـبْقَها، وَجَعَلْتُهَا عِنْدُ الْمُؤْمِنينُّ وَدِيعَةً، وَإِلَيْكِ ذُرِيعَةً، وَبِرَحْمَتِكَ الْوَسِيعَةِ أَنْ تُصَلَّى عَلِي خُمَّد عَبْدِكَ المُنتَجَبِ في المَيثاقِ الْقَريبِ يَوْمَ التّلاقِ، فاتِق كُل رَتْق، وَداعِ إِلَى كُلِّ حَتَّقً، وِعَلَى اَهْلَ بَيْتِهِ الْأَطْهارِ اَهْمُداةَ اللَّالِ دَعائِم الْجُبُّ ارِ، وَوُلاةِ الْجُنَّةِ وَالنَّارِ، وَاعْطِنا فِي يَوْمِنا هـٰذَا مِنْ عَطَائِكَ الْمُخْزَوْنِ غَيْرِ مَقْطَ وُع وَلَا مَنْدوع، تَجْمَعُ كَنا بِهِ التَّوْبَةُ وَحُسْنَ الْأُوْبِهِ، يِا جَيْرَ مَدْعُوٍّ، وَأَكْرَمُ مَرْجُوًّ، يَا كَفِيِّ يا وَفِيُّ يَا مَنْ لِكَطْفُهُ خَفِئِيٌّ ٱلْطُفْ لِي بِلُطْفِكَ، وَأَسْعِدْنِي بَعَفْ وِكَ، وَأَيْدُنِيَ يا من نطقة حقى الطف في بنطسه واستعدي بسود، وآيدي بنسور وأيدي بنسورك، وَحَفَظَة سِرِّك، وَاخْفَظْني مِنْ شَوائِب الدُّهْ رِ إِلَى يَوْمِ الْخُشْرِ وَالنَّشْر، وَاَشْهِدْني اوْلِياءِكَ عَنْدَ خُرُوج نَفْسي، وَحُلُولِ رَمْسي، وَانْقِطاع عَمَلي، وَانْقِضاء اَجَلي، اللَّهُمَّ وَاذْكُرْني عَلَى طُولِ الْبِلَى إذا كَلَلْتُ بَيْنَ اَطْباقِ الثَّرى، وَنَسْبَنى النَّاسُون مِنَ الْوَرى، وَاحْللني دار المُقامَة، وَبَوَّنْني مَنْزِلُ الْكَرامَة، وَاجْعَلْني مِنْ مُرافِقي دار المُقامَة، وَبَوَّنْني مَنْ مُرافِقي أَوْلِيائِكَ وَأَهْلِ اجْتِبائِكُ وَاصْطَفائِكَ، وَبارِكْ لِي فِي لِقائِكَ، وَارْزُقْني حُسْنَ الْعَمَل قَبْلَ حُلُولِ الأَجَلِ، بَرِيتًا مِنَ الزّلَل وَسُوْءِ الْخَطَلِ، اللَّهُمَّ وَأَوْرِدْنِي حَوْضَ نَبِيِّكَ مُحُمَّدُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالْمَا لَهُمَّ وَأَوْرِدْنِي حَوْضَ نَبِيِّكَ مُحُمَّدُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ، وَاسْقِنِي مِنْهُ مَشْرَباً رَوِيّاً سائِغاً هَنِيئاً لا اَظْمَأْ بَعْدَهُ وَلا أَجَلَهُ لِي خَيْرٍ زاد، وَاَوْفِي ميعاد يُوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ، اَللَّهُمَّ وَالْعَنْ جَبابِرَةَ الأَوَّلَيْنَ وَالْأَخِرِينَ، وَيَخُفُوقِ اَوْلِيائِكَ اللَّهُمَّ وَالْعَنْ جَبابِرَةَ الأَوَّلَيْنَ وَالْأَخِرِينَ، وَيَخُفُوقِ اَوْلِيائِكَ اللَّهُمَّ وَاهْلِكُ أَلْكُهُمْ، وَاشْلُبْهُمْ مَالِكَهُمْ، وَاشْلُبْهُمْ مَالِكَهُمْ، وَعَجِّلْ مَهالِكَهُمْ، وَاسْلُبْهُمْ مَالِكَهُمْ، وَعَجِّلْ مَهالِكَهُمْ، وَاسْلُبْهُمْ مَالِكَهُمْ، وَضَيِّقْ عَلَيْهِمْ مَسْالِكَهُمْ، وَالْغَنْ مُسَاهِمَهُمْ وَمُشارِكَهُمْ، اَللَّهُمَّ وَعَجِّلْ فَرَجَ اَوْلِيائِكَ، وَارْدُدْ عَلَيْهِمْ مَطَالِهُمْ، وَاظْهِرْ بِالْحِقِّ قَائِمَهُمْ، وَإِجْعَلْهُ لِدينِكَ مُنْتَصِراً، وَبِأَمْرِكَ فِي أَعْدَائِكَ مُؤْتَمِراً اَلِلُّهُمَّ احْفُفْهُ بِمَلائِكَةِ النَّصْرِ وَبَهَا الْلَّقَيْتَ اِلَيْهِ مِنَ الأَمْرِ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ، مُنْتَقِاً لَكَ حَتَّى تَرْضِي وَيَعُودَ دَيِنَكَ بِهِ وَعَلَى يَدَيْهِ إِجَدِيدًا غَضِياً، وَيَمْحَضَ الْحَقَّ مَعْضاً، وَيَرْفُضَ الْباطِلَ رَفْضاً، ٱللّهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ وَعَلَى جَمِيعِ آبائِهِ، وَٱجْعَلْنا مِنْ صَحْبِهِ وَأُسْرَتِهِ، وَابْعَثْنا فِي كَرَّتِهِ حَتَّى نِكُونَ فِي زَمِانِهِ مِنْ ٱعْوِانِهِ، ٱللَّهِ مَّ ٱدْرِكْ بِنا قِيامَهُ، وَٱشْهِدْنا آيّامَهُ، وَآصَل عَلَيْهِ وَارْدُدْ الْيَنا سَلامَهُ ، وَالسَّلامُ عَلَيْهِ وَرَحْمَّةُ الله وَبَرَكاتُهُ ).

وهناك مناسبات كثيرة ومهمة أتحرى في هذا الشهر قد تم ذكرها في السنتين السابقتين فمن أراد الاطلاع فليراجع.



#### قال النبي الأُكرم (ﷺ): (أَللهم ّ، اخلف جعفراً في أهله وبارك لعبد اللَّه في صفقة يمينه). ينابيع المودة، القندوزي: ج٢، ص٣٤٦

عبد الله بن جعفر الطيّار واحد من الشخصيّات المميّزة والمشهورة في التاريخ الإسلاميّ، وله سوابق مشرّفة في الدفاع عـن أئمّـة أهل البيـت (ﷺ). أظهر في أقوالـه وأفعاله إيهانه واعتقـاده بأهل البيـت (ﷺ) وتحكي مواقفه السياسـيّة في مواجهة بني أميّة عن اعتقاده ووفائه لمدرسة أهل البيت (ﷺ) ومخالفته لحاكميّة بني أميّة. وهو واحد من الشخصيّات التي لم توفَّق للمشاركة في نهضة عاشوراء، ولم يوضّح التاريخ سبب عدم التحاقه بالإمام الحسين (إلله). مع العلم أنّ زوجته زينب بنت الإمام على ( ﷺ) وابنيه كان لهم دور مهم في نصرة الإمام الحسين ( ﷺ). أمّا عبد الله فقد نُقِلَ عنه بعد حادثة عاشـوراء حسرتـه وتأسّـفه بعـد سـاعه خـبر شـهادة الإمـام (علي)، وكان يتمنّـى المشـاركة في ركاب الإمـام في كربـلاء، وقد نحاول تبيان ذلك في هذه السطور.

اسمه وكنيته ونسبه:

أبو جعفر، عبد الله بن جعفر بن أبي طالب.

قرابته بالمعصوم:

ابن أخى الإمام على، وابن عم الإمامين الحسن والحسين (ﷺ).

المشهور عـن عبـدالله بـن جعفـر أنّـه شـخص فاضـل جـواد كريـم. لقـب في التاريخ الإسـلاميّ بــ (الجـواد، وبحـر الجود وقطب السخاء). الاستيعاب في معرفة الأصحاب للقرطبي: ج ٣، ص١٧.

أسماء بنت عُميس بن النعمان الخثعمية.

ولادته:

ولد في الحبشة، في الهجرة الأُولي للمسلمين، وهو أوّل مولود ولد للمسلمين في أرض الحبشة، إذ كان أبواه مهاجرين فيها.

صحبته:

كان (رضوان الله عليه) من أصحاب النبي (ﷺ)، والإمام على والحسن والحسين (ﷺ).

جوانب من حياته:

- \* قَدِم مع أبيه على النبي ( عليه ) بخيبر في سنة سبع من الهجرة، وسكن المدينة.
- \*روي عن الإمام الباقر (إ) قال: (بايع رسول الله (ا) الحسن والحسين وعبد الله بن جعفر وهم صغار، ولم يبايع صغيراً قط إلا هم) الطبقات الرفيعة السيّد علي خان المدني: ص١٦٨.
- \* كان محلَّ احترام عند رسول الله ( الله الله عليَّ ( الله الله الله الله الله الله العظيم عندهما. وبعد شهادة والده في

غزوة مؤتة عام ٨هـ أتى رسول الله (ه) إلى منزله يتفقّد أحوال أبنائه ويشملهم بعطفه وحنانه ثمّ قال (ه): (أنا إمامهم في الدنيا والآخرة). وقال (ه): (إنّ عبد الله شبيهي في خلقي). وقد دعاله النبيّ (ه) أيضاً في بعض الأيّام، قائلاً: (أللهمّ، اخلف جعفراً في أهله وبارك لعبد الله في صفقة يمينه). أنساب الأشراف أحدبن يجيى البلاذريّ: ح٢، ص٢٩٨.

\* اشترك مع الإمام على ( إله ) في حرب صفين.

\* كان معاوية قد كتب له: (أمّا بعد، فقد عرفت أثرتي إيّاك على من سواك وحسن رأيي فيك وفي أهل بيتك، وقد أتاني عنك ما أكره، فإن بايعت تُشكر وإن تأب تُجبر). وأجاب

عبد الله (رضوان الله عليه): (أمّا بعد، فقد جاءني كتابك وفهمت ما ذكرت فيه من أثرتك على من سواي، فإن تفعل فبحظّك أصبت، وإن تأب فبنفسك قصّرت. وأمّا ما ذكرتَ من جبركَ إيّاي على البيعة ليزيد، فلعمري لئن أجبرتني عليها لقد أجبرناك وأباك على الإسلام حتّى أدخلناكما كارهين غير طائعين). الإمامة والسياسة للدينوريّ: ج١، ص٥٥٠.

#### عبد الله بن جعفر بعد شهادة الإمام الحسين على:

تشير ردّة فعل عبد الله بن جعفر بعد سياعه نبأ شهادة الإمام الحسين (إلا) وابنيه عون ومحمّد، إلى إيهانه واعتقاده بالثورة الحسينيّة. ويذكر المؤرّخون أنّه – بعد عودة قافلة المتبقّين من حادثة كربلاء ووصولهم إلى المدينة – أسرع أبو السلاسل وهو غلام عبد الله بن جعفر ليخبره بشهادة ابنيه. استرجع عبد الله عندما سمع النبأ. فقال الغلام: هذا ما لقيناه من الحسين. فحذفه ابن جعفر بنعله قائلاً: يا بن اللخناء، اللحسين تقول هذا؟ والله لو شهدته لأحببت أن لا أفارقه حتّى أُقتل معه. والله إنّه لميّا يسخي بنفسي منها ويهوّن عليّ المصاب بها أنّها أصيبا مع أخي وابن عمّي مواسين له صابرين معه، ثم قال: (إن لا أكن آسيت حسيناً بيدي فقد آساه ولدي). الإرشاد للشيخ المفيد: ج٢، ص١٤٤. إنّ هذا الكلام لا يترك مجالاً للشكّ والإبهام حول رأي عبد الله في ثورة الإمام الحسين (إلا)، ويوضح اعتقاد عبد الله بن جعفر الكبير بثورة الإمام (إلا استعداده للشهادة في ركاب الإمام الحسين (إلا).

#### من أقوال العلماء فيه:

١ ـ قال العلّامة الحلّي (١٤): (من أصحاب رسول الله (١٩١٠)، كان جليلاً، قليل الرواية). خلاصة الأقوال: ص١٩١٠.

٢\_قال السيّد علي خان المدني (روكان عبد الله أحد أجواد الإسلام المشهورين، وكان يلقّب بالجواد وبحر الجود، وكان يقال له: ابن ذي الجناحين. . . وكان حليماً ظريفاً عفيفاً). الدرجات الرفيعة: ص ١٦٩.

٣\_قال السيّد الخوئي (ﷺ): «جلالة عبد الله بن جعفر الطيّار بن أبي طالب بمرتبة لا حاجة معها إلى الاطراء.

وممّا يـدلّ عـلى جلاّلته أنّ أمـير المؤمنـين (ﷺ)، كان يتحفّظ عليه مـن القتل، كها كان يتحفّظ على الحسـن والحسـين (ﷺ)، ومحمّـد بن الحنفيـة). معجم رجال الحديث: ج١١، ص١٤٧.

#### روايته للحديث:

يعتبر من رواة الحديث في القرن الأوّل الهجري، فقد روى أحاديث عن رسول الله (ﷺ)، والإمام على (ﷺ)، وهو أحد رواة حديث الغدير.

#### وفاته:

تُوفّي (رضوان الله عليه) عام ٨٠ه أو ٨٤ ه بالمدينة المنوّرة، ودُفن في مقبرة البقيع.

### التكافل الاجتماعي في مدرسة أهل البيت ( ﷺ): الحلقة الثالثة

#### لازال الكلام في التكافل الاجتماعي. . .

مثالية عالية: عمل أهل البيت ( الله على صياغة عقد اجتهاعي ضمني يرتكز على قاعدة اجتهاعية عريضة تقوم على مبدأ الأخوة، فبدون ترسيخ هذا المبدأ وإشاعته يغدو البناء الاجتهاعي واهنا كالبناء على كثيب من الرّمل. من أجل ذلك عمل أهل البيت ( الله ): بدأب على تهيئة الأجواء لترسيخ مبدأ الإخاء لكونه يسهم بصورة ضمنية في مبدأ التكافل، ونتيجة لذلك أشاعوا بين شيعتهم هذا المبدأ بحيث أصبح المائز أو العلامة التي ثميّز شيعتهم عن غيرهم، فهو إذن أحد مقاييس الاختبار التي تميز أخيار الشيعة عن الآخرين، وفي هذا الخصوص يقول الإمام أمير الشيعة عن الآخرين، وفي هذا الخصوص يقول الإمام أمير

ونفس المقياس يستخدمه الإمام الصادق (﴿ وينصح شيعته بالتزامه، قال (﴿ اختبروا اخوانكم بخصلتين فإن كانتا فيهم وإلا فاعزب ثم اعزب محافظة على الصلوات في مواقيتها، والبرّ بالإخوان في العسر واليسر) الكافي للشيخ الكليني: ح٢، ص٢٧٢.

المؤمنين ( الختبروا شيعتى بخصلتين: المحافظة على

أوقات الصلاة، والمواساة لإخوانهم بالمال، فإن لم تكونا

فاعزب ثم أعزب) شجرة طوبي، للحائري: ج١، ص٦.

أراد أئمتنا ( الشي ): - بذلك - من شيعتهم أن يرتقوا إلى مستوى إيماني رفيع يقرن العبادة والمحافظة عليها بالمعاملة الحسنة من أجل بناء محيط اجتماعي سليم، وبذلك يظهر بأن الإيمان الكامل لا يتحقق على نحو مثالي إلا بالتكافل، وكلم تكاتف الفرد المسلم مع إخوانه وتعاون معهم، كلما ارتقى إلى مدارج إيمانية عالية.

لقد سبق أئمتنا (﴿ ): علماء الاجتماع في الدعوة إلى تقوية الأواصر الاجتماعية لدى الناس، وقد ثبت أن ذلك يؤدي إلى ارتقاء الإنسان، لذلك حثوا شيعتهم على تحقيق أعلى درجة من الاندماج والتعاون، عن محمد بن عجلان، قال: كنتُ عند أبي عبد الله (﴿ )، فدخل رجل فسلّم، فسأله (﴿ ): (كيف من خلّفت من اخوانك؟ قال: فأحسن الثناء وزكى وأطرى، فقال له (﴿ ): كيف عيادة أغنيائهم على فقرائهم؟ فقال: قليلة، قال (﴿ ): وكيف مشاهدة أغنيائهم لفقرائهم؟ قال: قليلة، قال (﴿ ): وكيف مشاهدة أغنيائهم لفقرائهم؟ قال: قليلة، قال (خيان فكيف

صلة أغنيائهم لفقرائهم في ذات أيديهم؟ فقال: إنّك لتذكر أخلاقا قلّم هي فيمن عندنا، قال (ﷺ): (فكيف تزعم هؤلاء أنّهم شيعة). الكافي للشيخ الكليني: ج٢، ص١٧٠٠. وعَنْ سَعيد بْنِ الْحَسَنِ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَر الباقر (ﷺ): وَكَ شَعيد بْنِ الْحَسَنِ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَر الباقر (ﷺ): فَالْ أَخِيه فَيُدْخِلُ يَدَه في كِيسِه قَيَأْخُذُ حَاجَتَه فَلَا يَدْفَعُه: فَقُلْتُ: مَا أَعْرِفُ ذَلِكُ فِينَا، فَقَالَ إِنَّ الْقَوْمَ جَعْفَر (ﷺ): فَلَا شَيْءَ إِذاً، قُلْتُ: فَاللَّلُاكُ إِذاً! فَقَالَ: إِنَّ الْقَوْمَ جَعْفُر (ﷺ): فَلَا شَيْءَ إِذاً، قُلْتُ: فَاللَّلُلاكُ إِذاً! فَقَالَ: إِنَّ الْقَوْمَ جَعْفُر الله الله الله الكليني: ج٢، ص٤٧١. أي أنه للشيخ الكليني: ج٢، ص٤٧١. أي أنكم لن ترتقوا إلى المستوى الاجتاعي المطلوب المنا الذي تغيب فيه الأنا (الذات) وتسود فيه الرّوح الجاعية الني تغيب فيه الأنا (الذات) وتسود فيه الرّوح الجاعية الني تغيب فيه الأثارة. بطبيعة الحال أراد الإمام (ﷺ) أن يرشدهم إلى الوصول إلى سقف تعاملي أعلى يتناسب مع طموحات أهل العصمة (ﷺ)، وإلا فإنّ الوصول إلى مع طموحات أهل العصمة (ﷺ)، وإلا فإنّ الوصول إلى مستوى الأثمة في درجة التكافل دونه خرط القتاد.

لقد ترجم أهل البيت ( الله القواله م إلى سلوك سوي ، أصبح قدوة حسنة لمن أراد الاقتداء بهم ، فعلى سبيل المثال لا الحصر ، كان الإمام السجاد ( الله ) ، حريصاً على التكافل مع الآخرين وإن كانوا من أعدائه ، قال الواقدي : كان هشام بن إسباعيل يؤذي على بن الحسين في إمارته ، فلها عزل أمر به الوليد أن يوقف للناس ، فقال : ما أخاف إلا من على بن الحسين وقد وقف عند دار مروان وكان على قد تقدم إلى خاصته ألا يتعرض له أحد منكم بكلمة ، فلها مر ناداه هشام : الله أعلم حيث يجعل رسالته .

وزاد ابن فياض في الرواية في كتابه: (أن زين العابدين أنفذ إليه وقال: أنظر إلى ما أعجزك من مال تؤخذ به، فعندنا ما يسعك، فطب نفساً منّا ومن كل من يطيعنا. فنادى هشام: الله أعلم حيث يجعل رسالته). مناقب آل أبي طالب لابن شهر آشوب: ج٣، ص٣٠١٠

# قدسيــة الأسرة مرأتها الأنثم

من المسائل التي من الضروري أن تتعلمها البنت هي قدسية الأسرة، حيث إن البنت يجب أن تؤمن بذلك إيهاناً كاملاً، وأن الحياة العائلية وتربية الأبناء كمسألة مقدسة، وهنا يجب أن تكون لمسألة إدارة الأسرة قيمة واعتبار خاص في نفسها، وأن تتقبل مسألة إدارة الأسرة من أعهاق وصميم قلبها، إننا نعتقد بأن إدارة البيت والأسرة لا تقل أهمية عن إدارة المصنع والمعمل، فالبيت مها كان بسيطا والأسرة صغيرة فإنها تحتاج إدارة وإشراف، تحتاج إلى مدير له علم بكيفية توفير السعادة والسرور والبهجة، إنّ حياة أفراد الأسرة بحاجة الى الإدارة والتدبير الناجح، يعني بحاجة الى بنات يقمن بإدارة العائلة بالصورة المناسبة، فيحافظن على أفرادها من الضرر والأمراض، ويدبرن الشؤون المالية للبيت، ويخترن الأثاث المنزلية المناسبة، وكل ذلك له تأثير على سعادة وسلامة الأسرة، ويجب تربية البنت على هذا النحو لكي تقوم بهذه المسؤوليات.

ونستطيع القول إن لسعادة البنت وشقائها علاقة - إلى حد كبير - بعمل وسلوك الأم، ومستوى تأثيرها على أبنائها يجب أن تعلم الأم أن أقل عمل تعمله يكون بمثابة بنر تزرعه في ذهنهم ومجهم، وكل أعهاها تؤثر على أوضاع أبنائها، إن أعيال الأم الحسنة والسيئة وحبها للخير أو الشر احسانها وإنعامها حفظ لسانها من الغيبة والبهتان والافتراء والكذب وكل ذلك يؤثر تأثيراً بالغاً على أبنائها، وبالأخص البنت التي تكون دائها بالقرب من أمها، حتى في المجالس النسوية فهي ملازمة لأمها حيث نرى بعد ذلك أن كل ما تعلمته الأم قد تعلمته من أمها، فتهارس ذلك في مواقفها العائلية وفي معاملتها مع زوجها وأولادها فيكون سلوك وعمل أمها بمثابة قدوة تعتقد بها اعتقاداً راسخا، وعلى هذا الأساس تكون مسؤولية الأم أمام الله مسؤولية عظيمة.

وإذا نظرنا لحياة الزهراء (﴿ ) نلاحظ أنّها قد رضعت مع لبن خديجة (﴿ ) حب الإيهان ومكارم الأخلاق، وحنان الأب الرسول (﴿ ) والام أم المؤمنين الطاهرة خديجة (﴿ )، وهكذا عاشت فاطمة (﴿ ) في ظلال هذا الجو الروحي، والسمو العائلي، وتشبّعت روحها بالحنان النبوي الكريم، ويسأل الإمام علي (﴿ ) رسول الله (﴿ ) فيقول: يا رسول الله أي أهلك أحب إليك؟ قال (﴿ ) : (فاطمة بنت محمد) بحار الأنوار: ج٤٢، ص٧٧. وتكبر فاطمة الزهراء (﴿ ) وتشبّ، ويشب معها حب أبيها لها، ويزداد حنانه عليها، وتبادله فاطمة (﴿ ) هذا الحب، وتملأ قلبه بالعطف والرعاية فيُكثّبها «أم أبيها»، لقد كانت تحنو عليه (﴿ ) حنو الأمهات على أبنائهن، إنه النموذج والقدوة من العلاقة الأبوية الطاهرة التي تساهم في بناء شخصية الأبناء، وتوجه سلوكهم وحياتهم، وتملأ نفوسهم بالحب والحنان، لقد كانت هذه العلاقة هي المثل الأعلى في رعاية الاسلام للفتاة والعنساية بها، وتحديد مكانتها.

#### نقِاطٍ مهمة:

#### وأخيراً نلفت نظر الأمهات المحترمات إلى النقاط التالية:

- \* يجب أن تسعى الأم لتجعل البنت مسرورة لكونها أنثى.
- \* يجبُ أن تخلق الأم لدى آبنتها بواسطة التذكير والعمل الشعور بالمسؤولية والرغبة في أداء دور المرأة ويتم هذا العمل تدريجياً.
- \* يجب أن تجيب على أسئلة ابنتها بصراحة في مرحلة البلوغ حتى لا تضطر إلى أن تسأل من شخص لا اطلاع و لا خبرة له.
  - \* يجب أن تربى غرائز البنت في مرحلة البلوغ باختيار نوع الغذاء واللباس وكذلك الحرف والفنون الأخرى.
    - \* يجب تقوية علاقة البنت بأمّها في مرحلة البلوغ والإعداد لتشكيل العائلة.
    - \* يجب أن تخلق لدى البنت قدرة مواجهة الصبعاب التي تعترض طريق حياتها.
    - \* يجب أن تكون أحاسبِس البنات مختلفة عن أحاسيس البنين، ولا تدعوا البنت تتصرف تصرف الولد.
      - \* يجب أنِ تتعلم دروساً في تحمل المسؤولية وتكون لها القدرة على تقبل مسؤولية الحياة العائلية.
- \* يَجُبُ أَن تنال قسطاً من الوعي حول الأمراض والصعوبات والتزلزل في الإرادة كحالات طارئة تتعرض لها في مرحلة الله غ.
  - \* وفي كل الأحوال يجب أن تكون الأم في أسرتها نموذجاً للأم والمرأة والزوجة الصالحة كي تتعلم منها ابنتها ذلك.

#### قال أمير المؤمنين ﷺ:(عليك بالعفاف والقنوع فمن أخذ به خفت عليه المؤن).

لقد وردت كلمة تبّع في القرآن الكريم مرتين فقط: مرة في الآية (٣٧) من سورة الله خان قال عزّ من قائل (٣٧) من سورة الدخان قال عزّ من قائل: (أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبَّع وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ أَهْلَكْنَاهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا جُرْمِينَ). سورة الدخان: آية ٣٠. ، وأخري في الآية (١٤) من سورة (ق) حيث تقول: (وَأَصْحَابُ الْأَيْكَةِ وَقَوْمُ تُبَّع كُلُّ كَذَّبَ الرُّسُلُ فَحَقَّ وَعِيدٍ».

مقدمة: لقد كانت أرض اليمن -الواقعة في جنوب الجزيرة العربية - من الأراضي العامرة الغنية، وكان يحكمها ملوك العامرة الغنية، وكان يحكمها ملوك يسمّون (تُبّعا) - وجمعها تبابعة، ومما يذكر أنّ (تُبعا) كان لقباً عاماً لملوك اليمن، ككسرى لسلاطين إيران، وخاقان لملوك الترك، وفرعون لملوك مصر، وقيصر لسلاطين الروم. وكانت كلمة (تُبع) تطلق على ملوك اليمن من جهة أنهم كانوا يدعون الناس إلى إتباعهم، أو لأنّ أحدهم كان يتبع الأخر في الحكم.

ولكن يبدو أن القرآن الكريم يتحدث عن أحد ملوك اليمن خاصة - كيا أن فرعون هو خصوص المعاصر لموسى (إلى)، وتُبَع الذي يتحدث عنه القرآن كان معيناً ومحدداً، وقد ورد في بعض إلروايات أن اسمه (أسعد أيا كرب).

ومها يكن، فقد كأن قوم تُبَع يشكلون مجتمعاً قوياً في عدّته وعده، ولهم حكومتهم الواسعة والمترامية الأطراف.

ويعتقد البعض أنه (تُبُع) كان رجيلاً مؤمناً، وتعبير (قوم تُبَع) الذي ورد في آيتين من القرآن دليلا على ذلك، حيث أنه لم يذم في هاتين الآيتين، بل ذم قومه، والرواية المروية عن النبي ( والمنه على ذلك، ففي هذه الرواية أنه قال: (لا تسبّوا تُبعاً فأنه كان قد أسلم). بحار الأنوار للمجلسي: ج١٤، ص١٥٥.

تُبَّع بالقرب من المدينة: وورد في روايةً أخرى: أَنَّ تُبَّعاً لما قَدِم المدينة - من أحد أسفاره - ونزل بفنائها، بعث إلى أحبار اليهود الذين كانوا يسكنوها فقال: إني مُخَرَّب هذا البلد حتى لا تقوم اليهودية، ويرجع الأمر إلى دين العرب.

فقال له شامول اليهودي - وهو يومئذ آعلمهم -أيها الملك أنّ هذا البلد يكون إليه مهاجر نبي من بني إسهاعيل، مولده بمكة واسمه أحمد. ثمّ ذكروا له بعض شهائل نبّي الإسلام ( على الله فقال تُبّعُ - وكأنّه كان عالما بالأمر - ما إلى هذا البلد من سبيل، وما كان ليكون خرابا على يدي. الطبقات الكبرى لابن سعد: ج١، ص١٥٩.

بل ورد في الرواية في ذيل تلك القصة أنه قال لمن كان معه من الأوس والخزرج: أقيموا مهذا البلد، فان خرج النبي الموعود فآزروه وانصروه، وأوصوا بذلك أولادكم حتى أنه كتب رسالة أودعهم إياها ذكر فيها إيانه بالرسول الأعظم ( الشيار الأمثل المكارم الشيرازي: ج١٠، ص١٥٠ نقلاً عن كتاب روح المساني.

تُبَّع في مكة: ويروي صاحب أعلام القرآن أن تُبَّعا كان أحد ملوك اليمن الذين فتحوا العالم، فقد سار بجيشه إلى الهند واستولى على بلدان تلك المنطقة، وقاد جيشا إلى مكة وكان يريد هدم الكعبة، فأصابه مرض عضال عجز الأطباء عن علاجه. وكان من بين حاشيته جمع من العلاء، كان رئيسهم حكيما يدعى شامول، فقال له: إن مرضك بسبب سوء نيتك في شأن الكعبة، وستشفى إذا صرفت ذهنك عن هذه الفكرة واستغفرت، فرجع تُبَعٌ عما أراد، ونذر أن يحترم الكعبة، فلمّا تحسّن حاله كسا الكعبة ببرديان.

وقد ورد قصة كسوة الكعبة في تواريخ أخرى حتى بلغت حد التواتر. وكان تحرك الجيش هذا، ومسألة كسوة الكعبة في القرن الخامس الميلادي، ويوجد اليوم في مكة مكان يسمى دار (التبابعة). أعلام القرآن: ص٧٥٧- ٢٥٩. (بتلخيص)

وعلى أيّة حال، فإن القسم الأعظم في تأريخ ملوك التبابعة في اليمن لا يخلو من الغموض من الناحية التاريخية، وحيث لا نعلم كثيرا عن عددهم، ومدة حكومتهم، وربعا نواجه في هذا الباب روايات متناقضة، وأكثر ما ورد في الكتب الإسلامية سواء كتب التفسير أو التاريخ أو الحديث - يتعلق بذلك الملك الذي أشار إليه القرآن في موضعين كما أشرنا لها آنفا.

3



## لا مانع لدي ولكن...

W Summer Summer

الأتقياء هم الذين عَظُم الخالق في أنفسهم فصغرت الدنيا في أعينهم، وأحد هؤلاء هو العالم الرباني الغنيّ ملاّ هادي السبزواري – المتوفي سنة ١٢٨٩ هـ رحمه الله تعالى. كانت له أموال ومزارع يخرج منها زكاتها ويوزعها بين الفقراء بنفسه. وكان للفقراء موعد مع هذا العالم عصر كل خيس، وكان يعقد مجالس حسينية في بيته ثلاثة أيام من آخر شهر صفر المظفر كل عام ويدعو اليها الفقراء اولاً، ويدعو ليصعد المنبر كل خطيب حسيني لا يرغب الناس في قراءته بسبب صوته، وذلك ليعطيه فرصة يهارس دوره بين الناس قربة إلى الله وخدمة للخطيب (المسكين)، وبعد الختام يحضر الخبز والمرق مع اللحم، فيطعم الحاضرين، ثم يقدّم لكل فقير مبلغاً من المال.

في مطلع شبابه لما كان يدرس العلوم الدينية في حوزة مشهد المقدسة، باع جميع دكاكينه التي ورثها من أبيه فأنفق ثمنها في سبيل الله طلباً لرضاه. وفي أواخر عمره باع بعض أملاكه وعالج بثمنها معيشة الفقراء والمحتاجين اللذين أحاط بهم القحط والضائقة المالية. ولو لم تكن الآية الشريفة (وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافاً خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا الله وَلُي يَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً). سورة النساء: آية ٩، تمنع من إنفاق جميع ما يملكه لكان قد فعل. وبالفعل لقد سأله بعضٌ: هلا أنفقت هذه البقية الباقية وجلست مع العيال صفر البدين كالدراويش!

أجابهم: لا مانع لدي ولكن أطفالي يرفضون أن يكونوا دراويش. من كاتب قصص وخواطر: ص٩٦.

قال النبي الأكرم ( المن قضى لأخيه المؤمن حاجةً، كان كمن عبد الله دهره). الأمالي للشيخ الطوسي: ص١٥٨.

وعن الإمام الكاظم (ﷺ): (إِنَّ للهَّ عِبَاداً فِي الأَرْضِ يَسْعَوْنَ فِي حَوَائِجِ النَّاسِ هُمُ الآمِنُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ومَنْ أَدْخَلَ عَلَى مُؤْمِنٍ سُرُوراً فَرَّحَ [فَرَّجَ] اللهُ قَلْبَه يَوْمَ الْقِيَامَةِ). الكاني للشيخ الكليني: ج٢، ص١٩٧.

# F

في قرية بعيدة كان هناك رجلان لا يجدان عملاً وكانت قريتها مشهورة بالفلاحين الذين يملكون الخراف ففي يوم من الأيام قرّر هذان الرجلان سرقة الخراف ليلاً دون أن يراهما أحد.

بدأ أصحاب الخراف بالتساؤل لأن عدد الخراف بدأ ينقص يوماً بعديوم، فعقد الفلاحون اجتهاعاً قرّروا فيه أن يبقوا مستيقظين في ليلة معينة ليراقبوا الوضع وبدأوا بتنفيذ الخطة وظهر الرجلان متلثهان وسرقوا الخروف الأول وما إن أدارا ظهرهما وإذا بالفلاحين قد أمسكوا بها فكان العقاب أن يحموا سيخين على النار، الأول مكتوب عليه (س) الثاني (خ) ليطبع على جبينها

أمّا حرف (س) فهو سارق، وحرف (خ) خروف فكان هذان الرجلان اينها ذهبا يعرفهم الناس بسارقي الخراف، الأول لم يحتمل الوضع والاهانة في قريته فقرّر الذهاب لقرية أخرى لا يعرفه أحد فيها.

أمّا الثاني فقرّر البقاء في قريته ونوى في نفسه تغير حاله للأفضل، فأصبح يساعد الكبير ويعطف على الصغير ويقوم بأعال خيرية لا تعد ولا تحصى حتى احبّه الجميع وبقى على هذا الحال الى أن كبر وشاخ.

وفي يوم من الأيام كان هذا العجوز المطبوع على جبينه (سخ) جالس في قهوة القرية والكل يسلم عليه ويُثني عليه، كان هناك رجل غريب عن القرية فأثار حال الرجل العجوز فضوله فقام وذهب لصاحب المقهى وسأله:

ما بال هذا العجوز الكل يسلم عليه ويُثني عليه؟ وما هذا المطبوع على جبينه؟ ماذا برأيكم أجاب صاحب المقهى؟

قال صاحب المقهى: هذه قصة قديمة ولكن أظن أن هذين الحرفين (سخ) ساعي خبر.

إذا أردت أن تتغير فعلاً فلا تهتم بمن حولك، أوصد أبواب الماضي، تعلّم من أخطائك، وابدأ من جديد، اجعل لديك قناعة تامة بأن سعيك نحو التغيير للأفضل واصلاح نفسك هو أفضل قرار يتخذه الإنسان في حياته لأن ذلك يمنحك الثقة والقوة لتعيش حياتك بشكل أفضل.

لننظر الى الرجلين فأحدهم اختار الحل الأسهل فقد قرّر الرحيل من القرية والبقاء على حاله، ولكن هل يضمن على نفسه عدم التعرض لنفس الموقف في أماكن أخرى!

أما الرجل الآخر فقد اختار البقاء في القرية والتغيير للأفضل فكان له ما أراد.

صحيح أن التغيير طريقه طويل ولكن ثماره جميله وأثره باق وستلاحظه في نفسك ومن حولك، وأنت أيضاً إن أردت التغيير حقاً فستتغير.

إسع لتغيير نفسك للأفضل قبل تغيير قريتك، فمعظم مشاكلنا تنبع من سوء أخلاقنا الشخصية. もいい





قسم الشؤون الدينية شعبة التبليغ الديني

## هدر حدیثاً ...

