





## إقرأ في هذا العدد

## ♦ وقفة فقهية:

أحكام الطهارة .. الحلقة الثانية ......



### محاسن الكلم:

البداء من كتاب الكافي .....



## مناسبات الشهر

شهر شعبان المعظم .....



## رجال حول الإمام

صعصعة بن صوحان العبدي .....



## فاعتبروا يا أولي الأبصار

الخير الذي تقدمه يعود عليك ......٢٢









## أوصت بعد موتها

عن أبي خالد الكابلي عن يحيى بن أم الطويل ( قال كنا عند الحسين (عليه السلام) إذ دخل عليه شاب يبكي فقال له الحسين ( إلى ) : ما يبكيك قال : إن والدتي توفيت في هذه الساعة ولم توص ولها لا أحدث في أمرها شيئا حتى اعلمك خبرها، فقال الحسين أعلمك خبرها، فقال الحسين (عليه السلام): قوموا معي حتى نصير إلى هذه الحرة، فقمنا معه حتى انتهينا إلى باب البيت الذي توفيت فيه المرأة

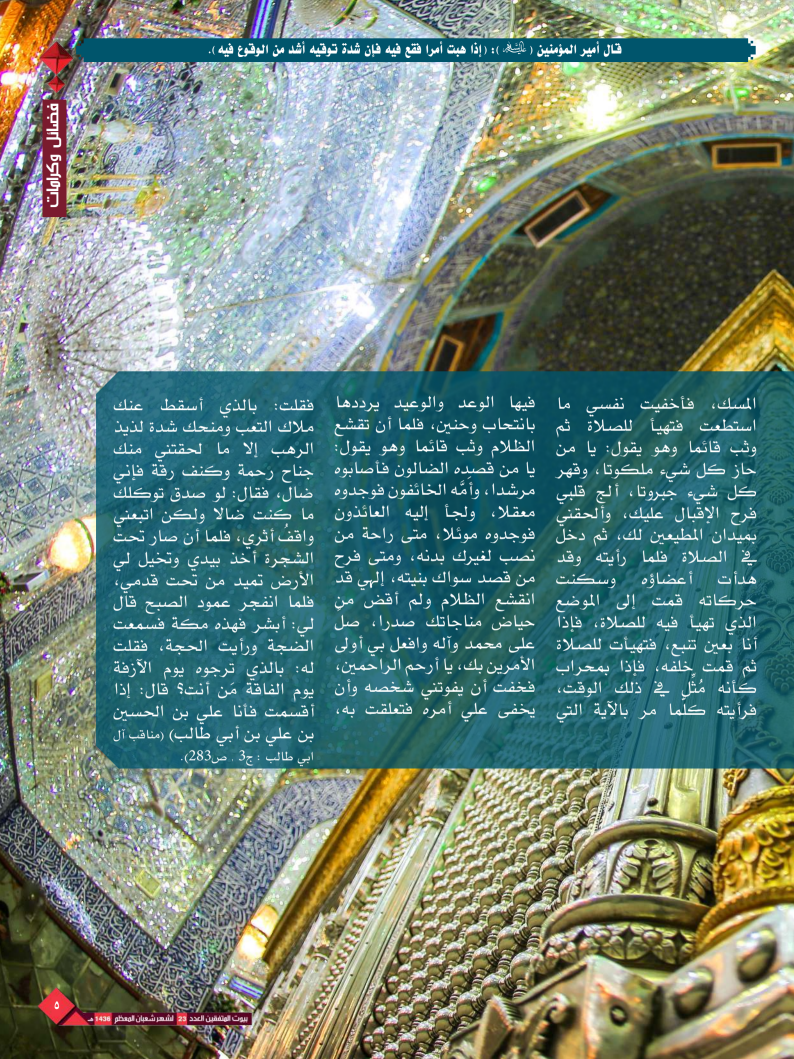
مسجاة فأشرف على البيت ودعا الله ليحييها حتى توصي بما تحب من وصيتها، فأحياها الله وإذا المرأة جلست وهي تتشهد ثم نظرت إلى الحسين مولاي ومرني بأمرك، فدخل وجلس على مخدة ثم قال لها: وصي يرحمك الله، فقالت: يا ابن رسول الله إن لي من المال كذا وكذا في مكان كذا وقد جعلت ثلثه إليك لتضعه حيث شئت من أوليائك، وإن كان من مواليك وأوليائك، وإن كان

مخالفا فخذه إليك فلا حق للمخالفين في أموال المؤمنين، ثم سألته أن يصلي عليها وأن يتولى أمرها ثم صارت المرأة ميتة كما كانت) (الخرائج والجرائح: ج1. ص45).

## عبادة زين العابدين 🟨

عن حماد بن حبيب الكوفي العطار قال: (انقطعت عن القافلة عند زبالة فلما أن أجنني الليل أويت إلى شجرة عالية، فلما أن اختلط الظلام إذا أنا بشاب قد أقبل عليه أطمار بيض تفوح منه رائحة







# أحكام الطمارة

وفق فتاوى سماحة آية الله العظمي السيد علي الحسيني السيستاني (دام ظله الوارف)

## - الحلقة الثانية

تحدثنا في العدد السابق عن بعض القواعد المهمة التي تتعلق بمسائل الطهارة والنجاسة، ونكمل الحديث في هذا العدد، حيث قلنا في العدد السابق: إن كل شيء في الكون نحكم بطهارته إلا ما ثبتت نجاسته بنحو العلم والاطمئنان وهذه القاعدة تجري في كل الأشياء ماعدا عشرة أشياء تكون بذاتها نجسة العين، وهي:

(۱، ۲) البول والغائط: من الإنسان ومن كل حيوان يحرم أكل لحمه، إذا كانت لهذا الحيوان نفس سائلة كالقطة، والأحوط وجوبا الاجتناب عن بول ما ليست له نفس سائلة إذا كان ذا لحم.

سؤال: وما هو المقصود من الحيوان الذي له نفس سائلة؟ جواب: هو الحيوان الذي يندفع الدم منه بقوة عند ذبحه؛ لوجود شريان عنده، ونقول: ليس

لهذا الحيوان نفس سائلة . . إذا سال الدم منه عند ذبحه بفتور، وهدوء، وأناة لعدم وجود شريان عنده كالسمك .

- بول أو غائط الحيوانات التي يحل أكلها كالبقر، والغنم، والدجاج، وكذلك الطيور بأنواعها المختلفة، سواء كانت محللة الأكل كالنسور، أم وهكذا مخلفات الخفاش طاهرة

- وأما فضلات الجرذ والفأر فهي نجسة غير طاهرة على القاعدة، لأنها من حيوانات محرمة الأكل ولها شريان يتدفق منه الدم عند الذبح .

(٣) الميتة: من الحيوان ذي النفس السائلة وإن كان حلالا أكله، وكذلك أجزاؤها المقطوعة منها التي تحلها الحياة، ويستثنى من الإنسان الشهيد ومن اغتسل لإجراء الحد عليه أو القصاص منه.

سؤال: ما هي الميتة؟

جواب: كل ما مات حتف أنفه من دون أن يُذبح على الطريقة الشرعية الإسلامية، فالحيوان الذي يموت لمرض-مثلا-أو بحادث، أو يُذبح بطريقة غير شرعية، هذه كلها تعد من الميتة. المجزء المقطوع من الحي بمنزلة وما يعلو الشفة، والقروح ونحوها وما ينفصل بالحك ونحوه من بعض الأبدان، فإن ذلك كله طاهر إذا فصل من الحي.

- وإذا مات الإنسان فسوف ينجس بدنه ولا يطهر بدن المسلم إلا بغسله، إلا الشهيد ومن اغتسل لإجراء الحد عليه أو القصاص

- أجزاء الميتة إذا كانت لا تحلّها الحياة طاهرة، وهي: الصوف، والشعر، والعظم، والقرن، والظفر، والخلب ،والريش، والظلف،





قوله تعالى: (..... وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُوِ مَرُّوا كَرَامًا) الفرقاَن٧٢

دين الإسلام دين المثل الرفيعة، والأخلاق السامية، والآداب العظيمة؛ إنه الدين الذي يربّي أتباعه على أكمل الأخلاق، وأحسن الآداب، ويحرص على الرقي بالمسلم إلى آفاق الجمال والكمال.

وحديثنا في هذا العدد عن خلق نهى عنه الإسلام، وحدّر منه الدين؛ حرصاً على همّة النفس، ورفعة الفكر، ورونق الروح، ووضاءة المُثل، إنه خُلقٌ قل أن يسلم منه إنسان، أو يخلو منه مجتمع، ذلك هو اللغو.

فالمسلم الحق يجاهد نفسه، ويبذل مل في وسعه للترقي

لكل محمدة، والبعد عن كل منقصة؛ ولكن مع الأسف أصبح اللغو سمة لكثير من الناس في مجالسهم ومنتدياتهم، ولقاءاتهم ومسامراتهم، وأحاديثهم ومقالاتهم؛ بالخوض فيما لا يفيد، أو الحديث عما لا يفيد، أو تضييع الأوقات فيما لا يغني.



لذلك تصدت الشريعة المقدسة للردع عنه في الآيات والروايات ومن هذه الآيات الآية محل البحث حيث يشير تعالى في هذه الآية إلى صفة رفيعة من صفات المؤمنين وهي الصفة العاشرة في سورة الفرقان، وهي امتلاكهم الهدف الإيجابي في الحياة، فيقول: (وإذا مروا باللغو مروا كراما) والمراد بالمرور باللغو، المرور بالذين يمارسون اللغو، ويشتغلون به، فلا يتوقفون عندهم ليستمعوا إليهم، أو ليخوضوا معهم فيه، بل يعرضون عنه ويتابعون طريقهم إلى ما يريدون تنزّها عن ذلك مكرمين أنفسهم عن الخوض معهم في لغوهم، لأن الإنسان المؤمن لا يفكر في الحيأة إلا من موقع الحصول على الفائدة في الدنيا والآخرة، فلا يتوقف ولا يستغرق في ما لا فائدة فيه ولا منفعة لنفسه وللآخرين وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة ، أوضحه جل وعلا بقوله: (وإذا سمعوا اللغو أعرضوا عنه وقالوا لنا أعمالنا ولكم أعمالكم سلام عليكم لا نبتغي الجاهلين) القصص:٥٥

فالمؤمنون لا يحضرون مجالس الباطل، ولا يتلوثون باللغو، ومما يؤذيهم في الدنيا سماع اللغو، ومجالس اللهو، وإهدار الوقت، وتلطيخ أجواء اللقاءات والمنتديات بكلام تافه، أو لغو بارد، أو لهو مضل، أو زور مقيت؛ لأن أرواحهم زكية، ومشاعرهم نقية، وهممهم عالية، ومن كان كذلك فلا أشد عليه مضاضة وهماً وغماً من مجالس اللغو، ومراتع الضياع، فكان جزاء هذا السمو الفوز بجنان عالية، لا يسمعون فيها

لاغيه قال تعالى: (لا تُسَمَعُ فيها لاغية الغاشية: ١١ ، فمن تَمام نعيم أهل الجنة أن الله نفى عن أهلها سماع اللغو، قال تعالى :(لا يَسْمَعُونَ فيها لَغُوًا إلَّا سَلَامًا وَلُهُمُ رِزَقُهُمُ فيها بُحَرَّةً وَعَشيًّا) مريم: ٢٦، وقال تعالى: (لا يَسْمَعُونَ فيها لُغُوًا وَلا تَأْثِيمًا إلَّا قيلًا سَلَامًا سَلَامًا )الواقعة: ٢٥٠ - ٢٦، وقال تعالى: (لا يَسْمَعُونَ فيها لَغُوًا وَلا يَسْمَعُونَ فيها لَغُوًا وَلا تَأْثِيمًا إلَّا قيلًا سَلَامًا حَالَى: (لَا يَسْمَعُونَ فيها لَغُوًا وَلا يَسْمَعُونَ فيها لَغُوًا وَلا صَالَامًا صَالَامًا الله يَسْمَعُونَ فيها لَغُوًا وَلا صَالَاءًا وَلا تَعْلَى: (لَا يَسْمَعُونَ فيها لَغُوًا وَلا صَالَامًا النَّابًا)النبأ تَنْ

ونفي اللغو كناية عن انتفاء أقل المكدرات في الجنة، وكناية عن جعل مجازاة المؤمنين في الجنة بضد ما كانوا يلاقونه في الدنيا من أذى المشركين ولغوهم، فأكمل وصف النعيم بذلك، وهي من سماع ما لا يُحَب سماعه، ومن سماع ما يكره سماعه من الأذى نعمة براحة البال، وشغل بسماع المحبوب.

وقد حدثنا القرآن عن صفة من صفات الكفار والمشركين وأعداء الدين، وهي أنهم إذا سمعوا القرآن يبتكرون أنواعاً من اللغو ليصرفوا الناس عنه، ويحولوا بينهم وبينه، وتلك هي سمة لكل منافق وضال وعدو للحق والهدى أن يشوش على الكلام الحق بكل سبيل، وكل وسيلة، قال تعالى: (وَقَالَ النَّذِينَ كَفَرُوا لا تَعْمَعُوا لَهُذَا الْقُرُآنِ وَالْغُوا فِيهِ لَكِلَّمُ تَغُلُبُونَ) فصلت:٢٦

ومع الألتفات إلى أن "اللغو" يشمل كل عمل لا ينطوي على هدف عقلائي، فإن ذلك يدل على أن "عباد الرحمن" يتحرون دائماً الهدف المعقول والمفيد والبناء، وينفرون من اللاهدفية والأعمال الباطلة، فإذا اعترضهم هذا النوع

من الأعمال في مسير حياتهم، مرّوا بمحاذاتها مرور اللامبالي، ولا مبالاتهم نفسها دليل على عدم رضاهم الداخلي عن هذه الأعمال، فهم عظماء بحيث لا تؤثر عليهم الأجواء الفاسدة ولا تغيرهم.

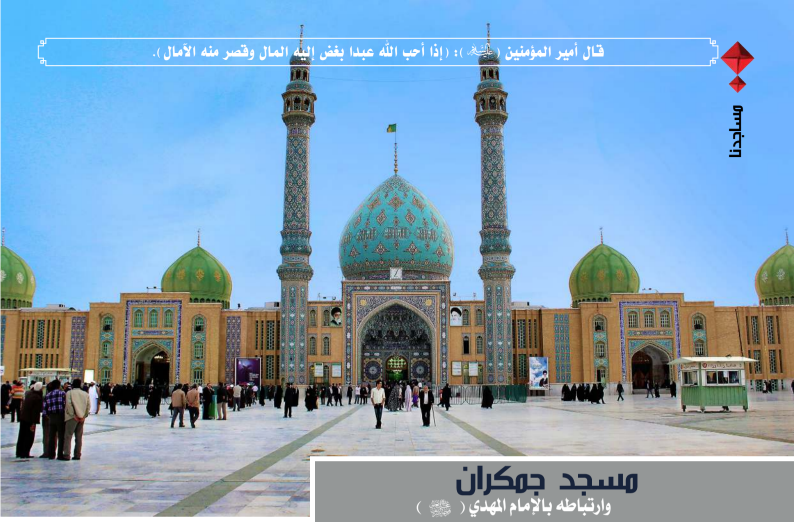
ولا شك أنّ عدم اعتنائهم بهذه الأمور من جهة أنهم لا طريق لهم إلى مواجهة الفساد والنهي عن المنكر، وإلاّ فلا شكّ أنهم سوف يقفون ويؤدون تكاليفهم حتى المرحلة الأخيرة.تفسير الأمثل:ج١١،ص٣٢٠

أيها المؤمنون: إذا كانت هذه خطورة اللغو، وتلك سمة أربابه، بغيض إلى الله، بغيض إلى المؤمنين؛ رسوله (هَنِيُ عنه الجنة، فما بالكم بضياع الأوقات في ذنوب واضحة، ومنكرات بينة؟ وما بالكم بشغل الجوارح فيما نهى الله عنه، وحذر منه، من معاص بينة، وذنوب جلية، ومنكرات بغيضة؟.

فكم يضيع من أوقاتنا وكم شغلت أبصارنا وأسماعنا بما يبغضه الحق، ويأباه الدين، ويتنافى مع الخُلق

فلنسمُ بأرواحنا وأقوالنا وأفكارنا ومجالسنا عن كل نقيصة، فالعمر غنيمة، والحياة فرصة، والأنفاس محدودة، والأيام معدودة.





ونحن نعيش في زمان الغيبة الكبرى لمولانا صاحب العصر والزمان ( المحتوى نفوس المؤمنين للارتباط بالإمام ( المحتوى وبكل ماله علاقة به من زيارة ودعاء وصلاة ومقام ومسجد، ومن هذه الأماكن المباركة مسجد جمكران والذي صار له ارتباط وثيق بالإمام ( المحتوى).

## موقع المسجد وأهميته:

يقع في الجهة الجنوبية لمدينة قم المقدسة في إيران، وعلى بعد بضعة آلاف من الأمتار مسجد كبير يقال له مسجد جمكران إضافة إلى اسم المكان، يقصده المئات بل الآلاف من المؤمنين من شتى بقاع إيران وغيرها، ولا سيما في ليالي الأربعاء من كل أسبوع، يقضون فيه أوقاتا في العبادة والتهجد والتوسل بالحجة بن الحسن العسكرى ( الميالي الأربعاء بن الحسن العسكرى ( الميالي الأربعاء بن الحسن العسكرى ( الميالي الله العسكرى الميالي المحسن العسكرى ( الميالي الله العسكرى الميالي المحسن العسكرى ( الميالي العسكرى العبادة والتوسل بالحجة بن الحسن العسكرى ( الميالية العسكرى العبادة والتوسل بالعبادة والتوسل بالحجة بن الحسن العسكرى ( الميالية العبادة والتوسل بالعبادة والتوسل بالعبادة والتوسل بالعبادة والتوسل بالعبادة والتوسل بالعبادة والتوسل العسروي ( الميالية العبادة والتوسل بالعبادة والتوسل بالعبادة والتوسل العبادة والعبادة والعبادة والتوسل العبادة والتوسل العبادة والعبادة والع

ويعود تاريخ هذا المسجد إلى القرن الرابع الهجري، وقد ذكرت في كيفية تأسيسه قصة عجيبة ترتبط بالإمام الثاني عشر من أئمة أهل الست الشلال وهذا الإمام الناتخال

عامر بالعبادة في جميع الأوقات.

البيت الله ، وهو الإمام المهدي المنتظر عجل الله تعالى فرجه الشريف، ولذا نسب المسجد إليه.

ويُعدّ هذا المسجد من العلائم البارزة المذينة المقدسة، ومن النادر جدا أن يزور شخص مدينة قم المقدسة ويغفل عن زيارة هذا المسجد والصلاة فيه، وقد ذكر أن له صلاة مخصوصة بكيفية خاصة كما سيأتي بيانها. وقد اتسعت رقعة هذا المسجد بعد أن كانت مساحته صغيرة، وأصبح يتسع للآلاف من المصلين وخُصِّص قسم منه إلى النساء، وتشرف عليه هيئة خاصة تدير شؤونه ولوازمه وسائر مرافقه.

الفاطمة المعصومة (ﷺ)،محمد علي المعلم: ص٢٤١ .

## قصة بناء المسجد:

ذكر العلامة المجلسي في كتاب بحار الأنوار ج٥٨، ص٢٣٠-٢٣٤ نقلا عن تاريخ قم للشيخ الفاضل الحسن بن محمد بن الحسن القمي- وهو من معاصري الصدوق رضوان الله عليه - من كتاب مؤنس الحزين في معرفة الحق واليقين، من مصنفات أبي جعفر محمد بن بابويه القمي ما لفظه بالعربية:

سبب بناء المسجد المقدس في جمكران بأمر الإمام عليه السلام على ما أخبر به الشيخ العفيف الصالح حسن بن مثلة الجمكراني قال: كنت ليلة الثلاثاء السابع عشر من شهر رمضان المبارك سنة ثلاث وتسعين (والصحيح كما



في الأصل: سبعين، واشتبه على الناسخ؛ لأن وفاة الشيخ الصدوق كانت قبل التسعين) وثلاثمائة نائما في بيتى فلما مضى نصف من الليل فإذا بجماعة من الناس على باب بيتى فأيقظوني، وقالوا: قم وأجب الإمام المهدى صاحب الزمان فإنه يدعوك.... إلى أن قال: فلما جئت إلى الباب، رأيت قوما من الأكابر، فسلمت عليهم، فردوا ورحبوا بي، وذهبوا بي إلى موضع هو المسجد الآن، فلما أمعنت النظر رأيت أريكة فرشت عليها فُرُش حسان، وعليها وسائد حسان، ورأيت فتى في زيِّ ابن الثلاثين متكبًا عليها، وبين يُديه شيخ، وبيده كتاب يقرؤه عليه، وحوله أكثر من ستين رجلا يصلّون في تلك البقعة، وعلى بعضهم ثياب بيض، وعلى بعضهم ثياب خضر.

وكان ذلك الشيخ هو الخضر الله فأجلسني ذلك الشيخ المله الهاه، ودعانى الإمام علي باسمى، وقال: اذهب إلى حسن بن مسلم، وقل له: إنك تعمر هذه الأرض منذ سنين وتزرعها، ونحن نخربها، زرعت خمس سنين، والعام أيضا أنت على حالك من الزراعة والعمارة؟ ولا رخصة لك في العود إليها وعليك رد ما انتفعت به من غلات هذه الأرض ليبنى فيها مسجد، وقل لحسن بن مسلم: إن هذه أرض شريفة قد اختارها الله تعالى من غيرها من الأراضي وشرفها، وأنت قد أضفتها إلى أرضك، وقد جزاك الله بموت ولدين لك شابين، فلم تنتبه من غفلتك، فإن لم تفعل ذلك لأصابك من نقمة الله من حيث لا تشعر.

قال حسن بن مثلة: « قلت » يا سيدي لا بد لي في ذلك من علامة، فإن

القوم لا يقبلون ما لا علامة ولا حجة عليه، ولا يصدقون قولي، قال: إنا سنعلم هناك فاذهب وبلغ رسالتنا، واذهب إلى السيد أبي الحسن وقل له: يجيء ويحضره ويطالبه بما أخذ من منافع تلك السنين، ويعطيه الناس حتى يبنوا المسجد، ويتم ما نقص منه من غلة رهق ملكنا بناحية أردهال ويتم المسجد، وقد وقفنا نصف رهق على هذا المسجد، ليجلب غلته كل عام، ويصرف إلى عمارته.

وقل للناس: ليرغبوا إلى هذا الموضع ويعزروه ويصلّوا هنا أربع ركعات للتحية في كل ركعة يقرأ سورة الحمد مرة، وسورة الإخلاص سبع مرات ويسبح في الركوع والسجود سبع مرات، وركعتان للإمام صاحب الزمان الله هكذا: يقرأ الفاتحة فإذا وصل إلى "إياك نعبد وإياك نستعين" كرره مائة مرة ثم يقرؤها إلى آخرها، وهكذا يصنع في الركعة الثانية، ويسبّح في الركوع والسجود سبع مرات، فإذا أتم الصلاة يهلل ويسبّح تسبيح فاطمة الزهراء عليها، فإذا فرغ من التسبيح يسجد ويصلّى على النبي وآله مائة مرة، ثم قال الله: ما هذه حكاية لفظه: فمن صلاها فكأنما صلَّى في البيت العتيق.

إلى أن قال حسن بن مثلة: فعدت حتى وصلت إلى داري ولم أزل الليل متفكرا حتى أسفر الصبح، فأديت الفريضة، وجئت إلى علي بن المنذر، فقصصت عليه الحال، فجاء معي حتى بلغت المكان الذي ذهبوا بي إليه البارحة، فقال: والله إن العلامة التي قال لي الإمام واحد منها أن هذه السلاسل والأوتاد ههنا.

فذهبنا إلى السيد الشريف أبي

الحسن الرضا فلما وصلنا إلى باب داره رأينا خدامه وغلمانه يقولون: إن السيد أبا الحسن الرضا ينتظرك من السحر، أنت من جمكران؟

قلت: نعم، فدخلت عليه الساعة، وسلمت عليه وخضعت، فأحسن في الجواب وأكرمني ومكّن لي في مجلسه، وسبقنى قبل أن أحدثه، وقال: يا حسن بن مثلة إني كنت نائما فرأيت شخصا يقول لى: إن رجلا من جمكران يقال له: حسن بن مثلة يأتيك بالغدو، ولتصدفن ما يقول، واعتمد على قوله، فإن قوله قولنا، فلا تردن عليه قوله فانتبهت من رقدتي، وكنت أنتظرك الآن. فقص عليه الحسن بن مثلة القصص مشروحا فأمر بالخيول لتسرج، وخرجوا فركبوا فلما قربوا من القرية ..... وجاء السيد أبو الحسن الرضا ... إلى ذلك الموضع، وأحضروا الحسن بن مسلم واستردوا منه الغلات وجاؤا بغلات رهق، وسقفوا المسجد بالجزوع (الجازع: الخشبة توضع في العريش عرضا وتطرح عليها قضبان الكرم) وذهب السيد أبو الحسن الرضا ... بالسلاسل والأوتاد وأودعها في بيته فكان يأتي المرضى والأعلاء (جمع عليل والعليل من به عاهة أو آفة) ويمسّون أبدانهم بالسلاسل فيشفيهم الله تعالى عاجلا

ومنذ أن أسس هذا المسجد وإلى يوم الناس هذا لا يزال المؤمنون يتوافدون على هذا المسجد وحدانا وأفواجا، ويبتهلون إلى الله تعالى ويتوسلون بوليه الحجة ابن الحسن المهلم في مختلف شؤونهم وقضاياهم، ولا سيما بالدعاء لتعجيل الفرج.

ويصحون ....).



## ، وعنى البداء:

البداء بالفتح والمد في اللغة: ظهور الشيء بعد الخفاء وحصول العلم به بعد الجهل قال سبحانه: (وَبَدَا لَهُمْ مِنْ الله مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْشَبُونَ ﴿ وَبَدَا لَهُمْ مِنْ الله مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْشَبُونَ ﴿ وَبَدَا لَهُمْ مَا لَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كَسَبُوا وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُزَنُون) (الزمر:٧٧-كانُوا بِه يَسْتَهُزَنُون) (الزمر:٧٧-كانُوا بِه يَسْتَهُزَنُون) (الزمر:٧١- بهذا المعنى لا يطلق على الله تعالى بهذا المعنى لا يطلق على الله تعالى علمه بعد جهله بالشيء، تعالى الله عما يقول الظالمون، وهذا هو الذي ينسبه بعض المتكلمين إلى الشيعة، ينسبه بعض المتكلمين إلى الشيعة، وهم براء من تلك النسبة.

والمراد بالبداء عندنا هو أن تقديره سبحانه للحوادث على قسمين: أ- تقدير قطعي وقضاء مبرم.

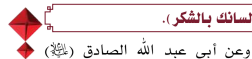
ب- تقدير معلق وقضاء غير منجز. فأما القسم الأول: فلا يتسرب إليه البداء لافتراض كونه تقديرا حتميا وقضاء مبرما، وإنما يتسرب البداء إلى القسم الثاني وهو القضاء المعلق فهو يتغير إما بالأعمال الصالحة أو الطالحة قال سبحانه: (إنَّ اللَّهُ لَا يُغَيِّرُوا مَا بِقَوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بَأَنفُسهمُ) (الرعد؛ ال).

وَقَالَ سَبِحَانُهُ: (وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقُوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ

منُ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَلَكِنُ كَذَّبُوا فَأَخَذُنَاهُمُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ) فَأَخَذُنَاهُمُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ) (الأعراف: آ أَ)، فالبداء بهذا المعنى مما اتفق عليه المسلمون قاطبة كما اتفقوا على عدم صحة البداء بالمعنى الأول.

# البداء في روايات أهل البيت (عليهم السلام):

ا عَنْ زُرَارَةَ بَنِ أَعَيَنَ عَنْ أَحَدِهِمَا لِي قَلْ أَحَدِهِمَا لِي قَالَ: (مَا عُبِدَ الله بِشَيْءٍ مَثْلِ الْبَدَاءِ)، وفي رواية عَنْ هِشَام بَنِ سَالِم عَنْ أَبِي عَبْد الله طَالِةِ: (مَا عُظُمً الله بهثل الْبَدَاءِ).



ا عَنُ هشَام بن سالم وحَفُص بْنِ الْبَخْتَرِيِّ وغَيْرِهِمَا عَنَّ أَبِي عَبْدِ الله الصادق اللهِ قَالَ في هَذه الآية: ((يَمْحُوا الله ما يَشاءُ ويُثْبِثُ) قَالَ فَقَالَ: وهَلُ يُمۡحَى إلَّا مَا كَانَ ثَابِتاً وهَلُ يُثْبَتُ إِلَّا مَا لَمَّ يَكُنُ).

"- عَنْ مُحَمَّد بن مُسَلِم عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عليَّا فَالَ: (مَا بَعَثُ الله نَبيًّا حَتَّى يَأْخُذَ عَلَيْه ثَلَاثَ خصال الإَقْرَارَ لَه بِالْعُبُودِيَّة وخَلْعَ الأَنْدَادِ وأَنَّ الله يُقَدِّمُ مَا يَشَاءُ ويُؤَخِّرُ مَا يَشَاءُ).

 كَانُ زُرَارَةَ عَن حُمْرَانَ عَن أبي جَعْفَر النَّهِ قَالَ: (سَلَّأَلْتُه عَنْ قُول الله عَزُّوجُلُّ: (قَضى أُجُلاً وأُجَلُّ مُسَمًّى عندُه) قَالَ هُمَا أَجَلَان أَجَلٌ مَحْتُومٌ وأُجَلُّ مَوۡقُوفُ).

<mark>۵</mark>۔ عَنۡ أَبِي بَصِير عَنۡ أَبِي عَبُدِ الله النَّا قَالَ: (إنَّ لله عُلُمَيْنِ عَلَّمٌ مَكُنُونٌ مَخْزُونٌ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا هُوَ مِنْ ذَلكَ يَكُونُ الْبَدَاءُ - وعلُّمٌ عَلَّمَه مَلَائكَتُه ورُسُلُه وأنبياءَ فَنَحُنُ نَعْلَمُه).

 آ عَن الْفُضَيل بن يَسَار قَالَ سَمعَتُ أَبَا جَعْفُر المَّا لِيَّ يَقُولُ: (الْعلَمُ علْمَان فَعِلْمٌ عِنْدً الله مَخْزُونٌ لَمْ يُطْلِعُ عَلَيْه أَكَداً مَن خُلُقه وعِلْمٌ عَلَّمَه مَلَائِكَتَه ورُسُلَه فَمَا عَلَّمَه مَلَائكَتَه ورُسُلَه فَإِنَّه سَيَكُونُ لَا يُكُذِّبُ نَفْسَه ولًا مَلَائكَتَه ولَا رُسُلَه وعلَمٌ عنْدَه مَخۡزُونٌ ٰيُقَدِّمُ من<mark>ْه مَا يَشَاءُ ويُؤَخِّرُ</mark> منّه مَا يَشَاءُ ويُثّبتُ مَا يَشَاءُ).

عن الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: (العلم علمان فَعلَمٌ عنْدَ الله مَخْزُونٌ) لا يعلمه إلاّ هو كما فسره بقوله: (لَمُ يُطُلغُ عَلَيْه أُحَداً من خُلُقه) وهو العلم بسر القضاء والقدر ونحوه.

ثم قال العلا: (وعلُّمٌ عَلَّمَه مَلَائكَتَه

ورُسُلُه) تعليماً لا يحتمل متعلقه نقيضه وذلك بأن لا يكون معلقاً بشرط (فَمَا عَلَّمَه مَلَائكَتَه ورُسُلُه فَإِنَّه سَيَكُونُ) على وفق ما علمهم منَ غير تغير وتبدل (لَا يُكَذِّبُ نَفْسَه ولًا مَلَائكَتُه ولًا رُسُلُه) لا يكذب إما من الكذب أو من التكذيب أى لا يكذب نفسه في إخباره للملائكة بوقوع متعلقه ولا يكذب ملائكته في إخبارهم للرسل ولا يكذب رسله في إخبارهم للخلق; لأن الكذب نقص وقبيح وجب تنزهه تعالى وتنزه سفرته عنهما.

ثم قال عليه (وعلمٌ عنده مَخْزُونُ يُقَدِّمُ منه مَا يَشَاءُ ويُؤَخِّرُ منه مَا يَشَاءُ ويُثْبِتُ مَا يَشَاءُ) بِاختيارِه وإرادته إن كان لكل واحد من التقديم والتأخير والإثبات مصلحة تقتضيه وهذا هو المراد بالبداء هنا. فقد ورد إن بعض الأعمال لها آثار فقد ورد ان الدعاء يرد القضاء وان الصدقة تدفع البلاء، فعن الإمام الرضاء عز وجل الله عز وجل أوحى إلى نبى من أنبيائه ان أخبر فلانا الملك: انى متوفيه إلى كذا وكذا فاتاه ذلك النبي فأخبره فدعا إلى الملك وهو على سريره حتى سقط من السرير وقال يا رب أجلني حتى يشب طفلي وقضى امرى فأوحى الله عز وجل إلى ذلك النبي أن ائت فلانا الملك فاعلم انى قد أنسيت

في اجله وزدت في عمره إلى خمس

عشره سنه فقال ذلك النبي العلا: يا

رب انك لتعلم انى لم أكذب قط

فأوحى الله عز وجل إليه: إنما أنت

عبد مأمور فأبلغه ذلك والله لا يسئل

عما يفعل) (عيون أخبار الرضاطين:

ج ۱، ص ۱۱۱).

وقال الفاضل الأسترآبادي في معنى: (وعلُمٌ عندُه مَخْزُونٌ)، أي مقدر في ال<mark>لوح المحفوظ أولاً على وج</mark>ه ثم يغير ذلك إلى وجه آخر لمصلحة حادثة وهذا هو البد<mark>اء ف</mark>ي حقه تعالى. وقال الفاضل الشوشترى في حله:

الله (عَلَيْكُونِ): عليك، فقال أصحابه:

إنما سلم عليك بالموت قال: الموت

عليك، قال النبي (صلى الله عليه

وآله): وكذلك رددت، ثم قال النبي

في قفاه فيقتله قال: فذهب اليهودي

فاحتطب حطبا كثيرا فاحتمله ثم

لم يلبث أن انصرف فقال له رسول

الله (المُنْ الله الله المناه فوضع الحطب

فإذا أسود في جوف الحطب عاض

على عود فقال: يا يهودي ما عملت

اليوم؟ قال: ما عملت عملا إلا حطبي

هذا احت<mark>ملته فجئت</mark> به وكان معى

كعكتان فأكلت واحدة وتصدقت

بواحدة على مسكين، فقال رسول

الله (وَ الله عنه وقال: إلله عنه وقال:

إن الصدقة تدفع ميتة السوء عن

الإنسان) (الكافي: ج٤، ص٥).

<mark>ولعله إنما يستق</mark>يم البداء فيه ويرتفع العبث ولا يتطرق شبهة التغير في علمه إذا قلنا بإثبات مخزونه في موضع واطلع عليه أحد ولم يجز له إظهاره وأنه اطلع بعض الناس عليه، فليتأمل.





## الحلقة التاسعة

بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين وصلى الله على أشرف الأنبياء والمرسلين أبي القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهمأجمعين إلى قيام يوم الدين.

تناولنا في الحلقة السابقة من حلقات الإمامة بعضا من الأدلة النقلية من سنة النبي (والمائية التي صرح فيهابإمامة الوصيعلي بن أبي طالب(ع)، وتتمة لما سبق نورد جواهر من كلامه (والمائية):

حديث إنّي دافع الراية غدا: كما

نقل عنه قوله (اللهام): في مسند أحمد - من عدّة طرق -، ومسلم والبخاري - من طرق متعدّدة -، وفي الجمع بين الصحاح الستّة أيضا، عن عبد الله بن بريدة، قال: سمعت أبي يقول: حاصرنا خيبر، وأخذ اللواء أبو بكر فانصرف ولم يفتح له، ثمّ أخذه عمر من الغد فرجع ولم يفتح له، وأصاب الناس يومئذ شدّة وجهد، فقال رسول الله (رأيسية): (إنّي دافع الراية غدا إلى رجل يحبّ الله ورسوله، ويحبّه الله ورسوله، كرّار غير فرّار، لا يرجع حتّى يفتح الله له) . فبات الناس يتداولون ليلتهم أيّهم يُعطاها، فلمّا أصبح الناس غدوا إلى رسول الله (الله الله كألهم يرجو أن يُعطاها، فقال: أين على بن أبى طالب؟ فقالوا: إنَّه أرمد العين! فأرسل إليه، فأتى، فبصق رسول الله (النَّالِينَ فِي عينيه، ودعا له فبرئ، فأعطاه الراية، ومضى على الله »،

فلم يرجع حتّى فتح الله على يديه. «مسند أحمد ٥ / ٣٥٣ - ٣٥٤ و ٣٥٨ - ٣٥٩ وج ٢ / ١٨٤، مسلم ۷ / ۱۲۰ - ۱۲۲»، ثم عقب الشيخ المظفر(تَّشُّ) بقوله: وأقول: إذا حكم بصحّة الحديث لزم أن يحكم بأنّه منقصة للشيخين، كما هو كمال وفضيلة لأمير المؤمنين (ك)؛ لأنّ مدحه بهذا المدح - بعد انصرافهما باللواء - صريح بالتعريض بهما، وأنهما ليسا على ذلك الوصف، كما لا يخفى على من لحظ النظائر، فإنّ من أرسل رسولا بمهمّة له ولم يقض المهمّة فقال: لأبعثنّ رسولًا حازما يقضي المهمّ، أحبّه ويحبّني؛ دلّ على أنّ الرسول الأوّل ليس على هذا الوصف.

على أنّ وصف النبيّ (المُلَّالَةُ) لمن يدفع اليه اللواء بأنّه يحبّ الله ورسوله ويحبّانه، غير مرتبط في المقام إلّا من حيث بيان أنّ من يحبّ الله



ورسوله لا بدّ أن يبذل نفسه في سبيلهما ولا يجبن عند الجهاد، وأنّ من يحيّه الله ورسوله لا يعصيهما بالفرار من الزحف، الذي هو من أكبر الذنوب وأسوأ المعاصى، فينبغى أن لا يكون الرجلان بهذا الوصف الجميل، وهناك من الشواهد التي توضح ذلك جليا دون لبس من خلال ما نقلته المصادر الإسلامية من أن عمر بن الخطاب يحب نفسه ولا يحب الرسول (الثينة), فقد نقل البخاري في ج٧ ص٢١٨ وكذلك أحمد في مسنده ج٤ ص٢٣٣ وغيرهما واللفظ للأول: عن زهرة بن معبد عن جده قال: ( كنا مع النبي والمالية وسلم وهو آخذ بيد عمر بن الخطاب فقال-عمر-: والله لأنت يا رسول الله أحب إلىّ من كل شيء إلا نفسى، فقال النبي والسائلة: لا يؤمن أحدكم حتى أكون عنده أحب إليه من نفسه، فقال عمر: فلأنت الآن والله أحب إلىّ من نفسى، فقال وهنا لا بد أن نتذكر قوله تعالى: (قُلِّ إِن كَانَ آبَاؤُكُمُ وَأَبْنَاؤُكُمُ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشيرَتُكُمْ وَأَمْوَالَ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتجَارَةٌ تَخْشُوْنَ كُسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تُرْضُونَهَا أَحَبُّ إلَيْكُم مِّنَ الله وَرَسُولِهِ وَجهَادِ فِي سَبيله فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتَى الله بأمَره وَالله لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسَقِينَ) التوبة:٢٤.

وحينتذ: فإذا اختص عليّ (﴿ الله ورسوله، وحبّهما له، تعيّن للإمامة؛ إذ كيف يكون إمام الأمّة وزعيم الدين من لا يحبّ الله ورسوله، ولا يحبّانه، فرّارا جبانا؟ الرج٢/٦٠). هذا ولاشك أن الأخبار الواردة عن النبي ( الله الله الإمام أمير المؤمنين (﴿ الله كالله ووصيا بعده ( الله ومواقف كثيرة، كما أن سير الأحداث ومواقف كثير أله ومواقف كثير أله ومواقف كثير المؤمنين ومواقف كثير أله ومواقف كثيرة المؤمنين ومواقف كثير الأحداث ومواقف كثير المؤمنين المؤمنين ومواقف كثير المؤمنين المؤمنين ومواقف كثير المؤمنين المؤمنين ومواقف كثير المؤمنين ومواقف كثير المؤمنين ومواقب المؤمنين ومواقب كثير المؤمنين ومؤمنين ومؤمن

من الصحابة فيها دلالة واضحة على أن الخليفة بعده (المثنية) هو الإمام علي(الله)، بل حتى من تجرأ على هذا المقام يقر ويذعن بأحقية الإمام(الله)، وقد ورد الكثير منها في كتب الفريقين.

خصائص علوية على لسان النبي اللهام الميزات الكثيرة الميزات الكثيرة التي أختص بها الإمام على(الله) قوله(رالياله) في حقه(الله): إنه منى وأنا منه، حيث روى المجلسى: (قال على الله والله الله الله الله الله الله يوم فتحت خيبر: لولا أن تقول فيك طوائف من أمتى ما قالت النصاري في عيسى بن مريم لقلت اليوم فيك مقالا لا تمر على ملأ من المسلمين إلا أخذوا من تراب رجليك وفضل طهورك يستشفون به، ولكن حسبك أن تكون مني وأنا منك ترثني وأرثك، وأنت منى بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبى بعدى...) بحار الأنوار المجلسي ج٣٨.

على الصراط: لاشك عند المتتبع المنصف بأن إمامة أمير المؤمنين والأئمة من بعده(الله ) ثابتة بالدليلين العقلى والنقلى، لكن خرج قوم لينكروا ما أثبته القرآن الكريم ونبي الله (اللهائة) في مواطن ومناسبات عدة، حتى أنهم تجرؤا على مقام الوصاية والخلافة الإلهية، والأدهى من ذلك فقد قرنوا ظلما وحقدا سيد الأوصياء (هـ) بأشخاص أبعدهم الله تعالى عن عهده وميثاقه حيثِ قوله تعالى: (قَالَ لا يَنَالُ عَهُدى الظَّالمينَ)البقرة:١٢٤، مع اعترافهم وإقرارهم بأن الإمام على بن أبى طالب (ﷺ) هو أفضل وأعلم منهم، وخالفوا المعقول مضافا للمنقول بذلك،حتى قال قائلهم في مقدمة كتاب له: (الحمد لله...الذي قدم المفضول على الفاضل)، وعلى مرّ التاريخ نجدهم يهرعون إلى عيبة

علم الله ويسجدون لعظمة الله في كل نازلة وحادثة حتى اشتهر عنهم قول(لولا علي لهلك عمر)، بل أكثر من ذلك فهم يُقرِّون بأن الجواز على الصراط لا يكون إلا بموافقة الإمام على (ﷺ)، كما صرح بذلك أبو بكر ونقله أغلب علماء العامة كابن حجر الهيثمي (ت٩٧٤ هـ) في صواعقه ص١٢٦: أن أبا بكر قال: سمعت رسول الله يقول لا يجوز أحد الصراط إلا من كتب له على الجواز، كما اعترف كبار علمائهم بأن الهداية لا تكون إلا بالاقتداء بالإمام على (ﷺ)،منهم الفخر الرازی(ت۲۰۱هـ) في تفسيره: ج۱، ص٢٠٤، حيث قال: روى البيهقى في (السنن الكبير): كان رسول الله الله المالية يجهر في الصلاة ببسم الله الرحمن الرحيم ، ثم قال الرازى: إن الشيخ البيهقى روى الجهر عن عمر بن الخطاب ، وابن عباس ، وابن عمر ، وابن الزبير ، وأما أن على بن أبي طالب السمية فقد كان يجهر بالتسمية فقد ثبت بالتواتر. ثم عقب الرازى على ذلك قائلا: ومن اقتدى في دينه بعلى بن أبى طالب فقد اهتدى، والدليل عليه قوله (﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الدُّرُ الحق مع على حيث دار). فمن هذا النص وغيره ومن خلال سيرة النبي (رَالْيُعَلَيُهُ) لذي لب أدنى شك وارتياب في كون أمير المؤمنين (ﷺ) الإمام والخليفة من بعد الرسول الأعظم (رَالْيُسَادُ). وللكلام تتمة تأتى إن شاء الله تعالى.

والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وآله المنتحبين الطاهرين.



## قال الإمام الصادق عليلا

# ما كان مع أمير المؤمنين (إلله عن يعرف حقه إلا صعصعة وأصحابه

من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من قضى نحبه في سبيل الله ونصرة دينه وأوليائه، محمد وآله الطاهرين، ومن هؤلاء الرجال الأفذاذ من شطرت أسماؤهم بأحرف من نور في تأريخ الإنسانية، لما كانوا يتمتعون به من إيمان راسخ وتقوى عالية وورع يحجزهم عن مخالفة الله وأوليائه، فكانوا مصداق قوله تعالى: (والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا)، فعاش سعيدا

في طاعة الله، ومضى حميدا برضوان الله تعالى، ومن هؤلاء الأفذاذ التابعي الكبير صعصعة بن صوحان العبدي .

اسمه وكنيته: أبو طلحة، صعصعة بن صوحان بن حجر العبدي.

شرف النسب: قال ابن سعد في نسب صعصعة: (صعصعة بن صوحان بن حجر بن الحارث بن الهجرس بن صبرة بن حدرجان بن عساس بن ليث بن حداد بن ظالم بن ذهل بن عجل بن عمرو

بن وديعة بن أفصى بن عبد القيس من ربيعة وكان صعصعة أخا زيد بن صوحان لأبيه وأمه وكان صعصعة يكنى أبا طلحة) الطبقات الكبرى لابن سعد ج٢،ص٢١٢.

قبيلته: ينتهي نسبه إلى قبيلة عبد القيس وكان صعصعة بن صوحان يفتخر بنسبه إلى هذه القبيلة وينقل لنا المسعودي في مروجه: عندما أرسل الإمام على الله صعصعة بكتاب إلى



معاوية بالشام سأله معاوية بقوله: وما كان عبد القيس؟ فقال له صعصعة مفتخرا: (كان خصيباً خضرماً أبيض وهّاباً لضيفه مايجد، ولا يسأل عما فقد، كثير المرق، طيب العرق، يقوم للناس مقام الغيث من السماء). مروج الذهب للمسعودى: ج٣،٠٣٠.

ولادته: لم تُحدُّد لنا المصادر تاريخ ولادته ومكانها، إلّا أنّه من أعلام القرن الأوّل الهجرى.

صحبته: كان (رضي الله عنه) من أصحاب الإمام على الله.

قوله يوم بايع الإمام عليا الله عنه) يوم بايع الإمام عليا (رضي الله عنه) يوم بايع الإمام عليا الله على الخلافة: (والله، يا أمير المؤمنين، لقد زيّنت الخلافة وما زانتك، ورفعتها وما رفعتك، ولهي اليك أحوج منك إليها ).الكافي للشيخ الكليني:ج٧،ص٢٠٣.

ما قيل فيه: قال الإمام علي اللهذ الخطيب الشَّحْشُحُ) نهج البلاغة: جعَ، ص٥٧، قال ابن أبي الحديد المعتزلي: (هذه الكلمة قالها الإمام علي الله لله وكفي صوحان العبدي رحمه الله، وكفي مثل الإمام علي الله يُثني عليه مثل الإمام علي الله يُثني عليه بالمهارة وفصاحة اللسان، وكان صعصعة من أفصح الناس). شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: جها، ص٧٠١

وقال ابن عباس (رضي الله عنه): (والله يا ابن صوحان، إنّك لسليل أقوام كرام خطباء فصحاء ما ورثت هذا عن كلالة). مروج الذهب للمسعودي:ج٣،ص٤٥.

وقال الإمام الصادق الله: (ما كان مع أمير المؤمنين الله من يعرف حقّه إلا صعصعة وأصحابه). رجال ابن داوود الحلى: ص١١١٠٠

فصاحته في محضر عثمان: عن الشعبي، عن صعصعة بن صوحان العبدي رحمه الله قال: دخلت على عثمان بن عفان في نفر من المصريين فقال عثمان: قدِّموا رجلا منكم يكلمني، فقدَّموني، فقال عثمان: هذا ؟ وكأنه استحدثني وقلت له: إن العلم لو كان بالسن لم يكن لي ولا لك فيه سهم، ولكنه بالتعلم، فقال عثمان هات.

فقلت: بسم الله الرحمن الرحيم ( الذينَ إنَ مَكناهُمُ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَّاةَ وَأَمَرُوا بِالْمُعْرُوفِ وَنَهُوا عَنْ الْمُنْكُرِ وَلله عُاقبَة الأمُورِ ) سورة الحج:آية٤١، فقال عثمان: فينا نزلت هذه الآية، فقلت له: فمر بالمعروف وانه عن المنكر، فقال عثمان: دع هذا وهات ما معك، فقلتٍ له: بسم الله الرحمن الرحيم ( الذِينَ أخرِجُوا منْ ديارهم بغير حَقَ إلا أنْ يَقُولوا رَبُّنَا اللَّهُ ) سُورَة الحُج: آية ٤٠، فقال عثمان: وهذه أيضا نزلت فينا، فقلت له: فأعطنا بما أخذت من الله، فقال عثمان: ياأيها الناس عليكم بالسمع والطاعة، فإن يد الله على الجماعة، وإن الشيطان مع الفذ (الفرد) فلا تستمعوا إلى قول هذا ، وإن هذا لا يدري مَن الله ولا أين الله، فقلت له: أما قولك: عليكم بالسمع والطاعة فإنكِ تريد منا أن نقول غدا: (. . رَبُّنَا إِنا أطعنا سادتنا وكبراءنا فأضلونا السَّبيل) سورة الأحزاب:آية ٦٧، وأما قولك: أنا لا أدرى من الله، فإن الله ربنا ورب آبائنا الأولين، وأما قولك: أنى لا أدرى أين الله، فإن الله تعالى بالمرصاد. قال: فغضب وأمر بصرفنا وغلق الأبواب دوننا) الأمالي للشيخ الطوسي: ص ٣٦٨. عيادة الإمام على العلام عن أحمد بن أبى نصر، قال: كنت

عند أبي الحسن الثاني الله ، قال: ولا أعلم إلا قام ونفض الفراش بيده ثم قال لي: (يا أحمد إن أمير المؤمنين الله عاد صعصعة بن صوحان في مرضه، فقال له: (يا صعصعة، لا تتخذ عيادتي لك أبهة على قومك)، قال: فلمّا قال أمير المؤمنين الله لصعصعة هذه المقالة، قال صعصعة: بلى والله أعدها منّة من الله على وفضلا، قال: فقال له أمير المؤمنين عليه: (إني كنت ما عَلَمتُك إلا لخُفيفُ المؤونة، حَسَن المعونة )، قال: فقال صعصعة: وأنت والله يا أمير المؤمنين، ما علمتك إلا بالله عليماً، وبالمؤمنين رؤوفا رحيما) معجم رجال الحديث للسيد الخوئي: ج١٠، ص١١٣.

نفيه وإبعاده: قام المغيرة بن شعبة والى الكوفة من قبل معاوية بنفيه (رضى الله عنه) وإبعاده إلى جزيرة أوال - وهي جزيرة البحرين اليوم - بأمر من معاوية بن أبى سفيان. وفاته: تُوفِظ (رضى الله عنه) ما بين عام ٥٦هـ إلى ٦٠هـ ، وقد اختلف في موضع وفاته، البعض قال في الكوفة ولم يعرف له قبر فيها، وذكر ابن حجر: ( إن المغيرة نفي صعصعة بأمر معاوية من الكوفة إلى الجزيرة أو إلى البحرين، وقيل إلى جزيرة ابن كافان فمات بها) الإصابة لابن حجر: ج٣، ص٣٧٣. وهذا القول أقرب إلى الواقع، حيث يقع قبر صعصعة في جزيرة أوال سابقا، مملكة البحرين حاليا، في قرية عسكر بالبحرين، ودُفن بها، وقبره معروف يُزار.



بسم اللّه الرحمن الرحيم الحمد للّه رب العالمين وصلى اللّه على خاتم الأنبياء والرسلين أبي القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين

الإسلام ليس منهج اعتقاد وإيمان وشعور في القلب فحسب، بل هو منهج حياة إنسانية واقعية، يتحول فيها الاعتقاد والإيمان إلى ممارسة سلوكية في جميع جوانب الحياة لتقوم العلاقات على التراحم والتكافل والتناصح، فتكون الأمانة والسماحة والمودة والإحسان والنخوة هي القاعدة الأساسية التي تنبثق منها العلاقات الاجتماعية.

وقد جعل الإسلام كل مسلم مسؤولاً في بيئته الاجتماعية، يمارس

دوره الاجتماعي البنّاء من موقعه، قال رسول الله (ﷺ): (كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته) (البّحار: ج٧٢، ص٣٨).

ودعا (ﷺ) إلى الاهتمام بأمور المسلمين ومشاركتهم في آمالهم وآلامهم، فقال: (من أصبح لا يهتم بأمور المسلمين فليس بمسلم) (الكافي: ج٢، ص١٦٣).

ودعا الإمام الصادق ( إلى الى الالتصاق والاندكاك بجماعة المسلمين فقال: (من فارق جماعة المسلمين قيد شبر، فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه) (الكافي: ج١، ص٥٠٥).

وقال (ﷺ): (مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد إذا

اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى) (كنز العمال: ج١، ص١٤٩).

ودعا أمير المؤمنين (هي) إلى استخدام الأساليب المؤدية إلى الألفة والمحبة، ونبذ الأساليب المؤدية إلى التقاطع والتباغض، فقال: (لا تغضبوا ولا تغضبوا افشوا السلام وأطيبوا الكلام) (الكافي: ج٢، ص١٤٥). والأسرة بجميع أفرادها مسؤولة عن تعميق أواصر الود والمحبة والوئام مع الذي تعيش فيه، ولا يتحقق ذلك إلا بالمداومة على حسن الخلق والمعاشرة الحسنة، وممارسة أعمال الخير والصلاح، وتجنب جميع ألوان الخير والعتداء في القول والفعل. ولذا وضع الإسلام منهاجاً متكاملاً على أساس



مراعاة حقوق أفراد المجتمع فردا فردا وجماعة جماعة، وراعى كثيرا مسألة العلاقات الإجتماعية وآدابها فما الدين إلا المعاملة وقنن لها آداب لا ينبغي التخطي عنها ومن تلك الآداب:

ا- حب الخير للناس فيحب الإنسان للآخرين ما يحبه لنفسه قال أمير المؤمنين ( الله يسلم لك قلبك حتى تحب للمؤمنين ما تحب لنفسك (البحار: ج٧٥، ص٨).

۲- التراحم والتعاطف بين أفراد المجتمع المسلم. حيث أمر الإمام الصادق (ﷺ) بالتواصل والتراحم والتعاطف بين المسلمين، وذلك هو أساس العلاقات بينهم، فقال: (تواصلوا وتباروا وتراحموا وتعاطفوا) (الكافي: ج٢، ص١٧٥).

٣- السعي في حوائج الناس والإحسان إليهم قال الإمام الصادق (إلي): (من قضى لأخيه المؤمن حاجة قضى الله عز وجل له يوم القيامة مائة ألف حاجة من ذلك أولها الجنة) (الكافي: ج٢، ص١٩٣).

٤- التعاون على الخير والبر والتقوى وما ينفع الناس، قال أمير المؤمنين (الله في وصيته: (عليكم... بالتواصل والتباذل والتبار (أي: البر) وإياكم والتقاطع والتدابر والتفرق، وتعانوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الاثم والعدوان واتقوا الله إن الله شديد العقاب) (الكافي: ج٧، ص٥٢)، وعن أبى عبد الله الصادق (من أعان مؤمنا نفس الله عز وجل عنه ثلاثا وسبعين كربة، واحدة في الدنيا وثنتين وسبعين كربة عند كربه العظمى، قال: حيث يتشاغل الناس بأنفسهم) (الكافي: ج٢، ص۱۹۹).

٥- إصلاح ذات البين حتى لا يتصدّع المجتمع، قال رسول الله (﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ السلاح ذات البين أفضل من عامة الصلاة والصيام) (الوسائل: ج١٨، ص ٤٤١).

٦- الإستقامة لأنها تحفظ الفرد

والمجتمع، قال سبحانه وتعالى: (إنَّ اللَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّه ثُمَّ استَقَامُوا اللَّه ثُمَّ استَقَامُوا اللَّه ثُمَّ السَّتَقَامُوا وَتَبَرَّزُلُ عَلَيْهِمَ الْمُلاَئَكَةُ أَلاَ تَخَافُوا وَلا تَحَزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ) (فصلت: ٣٠) ويبيَن الله تعالى ثمرة الإستقامة في قوله تعالى: (وَأَلَّوُ استَقَامُوا عَلَى الطَّريقَة لا السَّينَاهُمُ مَاءً غَدَقاً) (الجن: آ۱). وقال رسول الله (هَا ): (إن تستقيموا تفلحوا) (كنز العمال: ج٣، ص٥٥)، تفلحوا) (كنز العمال: ج٣، ص٥٥)، وعن أمير المؤمنين (ها): (لا مسلك أسلم من الاستقامة، لا سبيل أشرف من الاستقامة) (غرر الحكم: من الاستقامة) (غرر الحكم:

٧- التزاور حيث أنه يزيد من فرص التعاون ويعقد أواصر المحبة والألفة، فعن شعيب العقرقوفي قال: سمعت أبا عبد الله (إلله) يقول لأصحابه: (اتقوا الله وكونوا إخوة بررة، متحابين في الله، متواصلين، متراحمين، تزاوروا وتلاقوا وتذاكروا أمرنا وأحيوه) قال: (تزاوروا فإن في زيارتكم وأحاديثنا تعطف بعضكم على بعض وأحاديثنا تعطف بعضكم على بعض فإن أخذتم بها رشدتم ونجوتم وإن تركتموها ضللتم وهلكتم، فخذوا بها وأنا بنجاتكم زعيم) (الكافي: ج٢، ص١٨٥).

٨- قول الصدق لأنه أساس الفضائل وشرف المجتمعات السليمة حيث يؤدي إلى الوضوح والثقة بين أفراد المجتمع، قال أمير المؤمنين (إلي): (ألزموا الصدق فإنه منجاة) (الخصال: ص١٤).

٩- حماية الوطن والدفاع عنه حيث يتحد الجميع ويتعاون كل حسب قدراته لدفع الأعداء عن الوطن.

10- بسط الأمن في المجتمع حتى يعيش الناس في مجتمع مستقر فينمو في كل المجالات.

۱۱- تمتع جميع أفراد المجتمع بالحرية - حرية العقيدة - حرية التعبير عن الرأي في الحدود التي وضعها الشارع الإسلامي - الحرية الشخصية في اختيار العمل الذي

يتفق مع رغباته لكسب معيشته ما لم تكن محرّمة في الإسلام - والحرية الشخصية في اختيار الزوجة - واختيار العلم الذي يريد أن يتخصص به - وغيرها من أنواع الحرية الأخرى.

١٢- نشر الصحة العامة ووقاية الإنسان من الإصابة بالأمراض.

١٢ نظافة الوطن وذلك من خلال نظافة الطرق والمساكن والمأكل والمشرب.

1- إبعاد شبح الفقر عن أفراد المجتمع من خلال العمل على زيادة الثروة الزراعية والحيوانية والمعدنية وغيرها ومن خلال توفير العمل وإلغاء الضرائب. وتشجيع التجار وذوي الصناعات. وأيضاً من خلال منع الربا من أن يتفشى في المجتمع وكذلك الاحتكار وفرض الزكاة والخمس لدعم المؤسسات التي تعتمد عليها البلاد لتوفير الاحتياجات.

10- نشر العلوم وتشجيع أصحاب المواهب الثقافية الهادفة في نشر أفكارهم لهداية المجتمع، وتوجيهه التوجيه الصحيح نحو الجد والعمل والايمان.

11- تأسيس المكتبات والمعاهد والمدارس وطباعة الكتب ونشرها مجاناً وكذلك النشرات والمجلات. ١٧- بناء المساجد والحسينيات وتوجيه الناس إلى المشاركة في البرامج الدينية وتشجيع الناس للالتحاق بصلاة الجماعة وخصوصاً صلاة الجمعة.

1۸- تسهيل جميع الأمور، المتعلقة بسفر الحجّاج لتأدية مناسك الحج. 1۹- النظر إلى جميع أفراد المجتمع بنظره واحده دون تمييز بين فقير وغني وأسود وأبيض وصاحب العشيرة والفرد العادى.

۲۰ المساواة أمام القانون فيطبق القانون على جميع أفراد المجتمع ويأخذ كل واحد منهم عقابه على قدر جرمه دون نظر لنسبه أو غناه.



## وفاة الشيخ محمد حسن صاحب الجواهر تثمُّن :

في الثاني من غرة شعبان المعظم سنة (١٢٦٦هـ) توفي صاحب الجواهر الشيخ محمد حسن بن باقر بن عبد الرحيم بن محمد الصغير بن عبد الرحيم النجفي، وهو فقيه، أصولي، مجتهد، من مصنفاته: جواهر الكلام (واشتهر به) ونجاة العباد، وهداية السالكين، ورسالة في المواريث.

# عقيقة النبي عليه عن الحسين (الله عن الحسين (الله عن الحسين الله عن المسين الله عن الله عن المسين الله عن المسين الله عن المسين الله عن الله عن المسين الله عن المسين الله عن المسين الله عن الله عن

ية التاسع من شهر شعبان المعظم سنة(Σه)، وقيل(٣هه)، وهو اليوم السابع من مولد أبي عبد الله الحسين بن علي (إليها) عقّ عنه

النبي (را بكبشين أملحين، وحلق رأسه وتصدق بوزن الشعر ورقاً (فضة) وطلى رأسه بالخلوق، كما فعل بأخيه الحسن ( الله الله .

# خروج توقيع الإمام المهدي (ه) للشيعة يخبرهم بوفاة سفيره السمري:

في اليوم العاشر من شهر شعبان المعظم سنة (٣٦٩هـ)، خرج التوقيع عن الإمام صاحب الزمان (عجل الله تعالى فرجه) إلى الناس يخبرهم فيه بوفاة الشيخ الجليل أبو الحسن علي بن محمد السمري (رضوان الله عليه)، وهو آخر السفراء الأربعة للإمام الحجة المنتظر (هي)، وذلك قبل ستة أيام من وفاته (رضوان الله عليه)، وجاء في توقيعه (هي): بسم

الله الرحمن الرحيم: (يا علي بن محمد السمري، أعظم الله أجر إخوانك فيك، فإنك ميت ما بينك وبين ستة أيام، فاجمع أمرك ولا توصي إلى أحد يقوم مقامك بعد وفاتك، فقد وقعت الغيبة الثانية الله عز وجل، وذلك بعد طول الأمد وقسوة القلب، وامتلاء الأرض جوراً، وسيأتي شيعتي من يدعي جوراً، وسيأتي شيعتي من يدعي المشاهدة، ألا فمن ادعى المشاهدة قبل خروج السفياني والصيحة فهو كذاب مفتر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

فنسخ التوقيع، فلما كان اليوم السادس عادوا إليه، فوجدوه يجود بنفسه، فقيل له: من وصيك من بعدك؟ فقال: لله أمر هو بالغه. ومضى رضي الله عنه، فهذا آخر كلام سمع منه. وتوفي (رحمه الله) في 10الخامس عشر من شهر شعبان سنة (٣٦٩هـ) وبوفاته تمت



الغيبة الصغرى وابتدأت الغيبة الكبرى لصاحب الأمر (ﷺ).

# وفاة الحسين بن روح النوبختي نائب الإمام الحجة المنتظر (الله):

كان قبل تشرفه بمقام السفارة وكيلاً للنائب الثاني، أبي جعفر محمد بن عثمان العمري.. وكان خصيصاً به، فحصل له في أنفس الشيعة مقام جليل لمعرفتهم باختصاصه بالعمري، وتوثيقه فتمهدت له الحال في طول حياة العمري، إلى أن انتهت الوصية بالنص عليه حيث جمع أبو جعفر محمد بن عثمان العمري (﴿ ) وجوه محمد بن عثمان العمري (﴿ ) وجوه

الشيعة وشيوخها قبل موته، وقال لهم: (إن حدث علي حدث الموت فالأمر إلى أبي القاسم الحسين بن روح النوبختي فقد أمرت أن أجعله في موضعي بعدي فارجعوا إليه وعولوا في أموركم عليه)، فلم تختلف الشيعة في أمره.

كان أبو القاسم رضوان الله عليه من أعقل الناس عند المخالف والموافق، ويستعمل التقية، وكانت العامة أيضاً تعظمه.

وهناك مناسبات أخرى ذكرناها في السنة السابقة نذكرها بشكل مختصر:

الحدة وجوب الصيام بعد نزول آية فرض الصيام: (يا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ الصِّيامُ كَمَا كُتبَ عَلَى الَّذِينَ من قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ)، في الثاني منه سنة آهـ.

ولادة الإمام الحسين (學)
 الثالث منه سنة 3هـ.

على بن الحسين زين العابدين (الملاها) في الخامس منه سنة ٣٨هـ.

ولادة علي الأكبر (ﷺ) في الحادي عشر منه سنة ٣٣هـ.

- ولادة بقية الله الأعظم (ﷺ) في الخامس عشر منه سنة 100هـ.

٧- غزوة بني المصطلق في التاسع عشر منه سنة ٦هـ.



يحكى أنه كان هناك امرأة تصنع الخبز لأسرتها كل يوم، وكانت يوميا تصنع رغيف خبز إضافيا لأي عابر سبيل جائع، وتضع الرغيف الإضافي على شرفة النافذة لأي فقير يمر ليأخذه.

وفي كل يوم يمر رجل فقير أحدب ويأخذ الرغيف، وبدلا من إظهار امتنانه لأهل البيت كان يدمدم بالقول " الشر الذي تقدمه يبقى معك، والخير الذي تقدمه يعود إليك!" ..كل يوم...... كان الأحدب يمر فيه ويأخذ رغيف الخبز ويدمدم بنفس الكلمات :

" الشر الذي تقدمه يبقى معك، والخير الذي تقدمه يعود إليك!"، بدأت المرأة بالشعور بالضيق لعدم إظهار الرجل للعرفان بالجميل والمعروف الذي تصنعه، وأخذت تحدث نفسها قائلة: " كل يوم يمر هذا الأحدب ويردد جملته الغامضة وينصرف، ترى ماذا يقصد؟"

في يوم ما أضمرت في نفسها أمرا وقررت: "سوف أتخلص من هذا الأحدب!" ، فقامت بإضافة بعض السمّ إلى رغيف الخبز الذي صنعته له وكانت على وشك وضعه على النافذة ، لكن بدأت يداها في

الارتجاف "ما هذا الذي أفعله؟!".. قالت لنفسها فورا وهي تلقي بالرغيف ليحترق في النار، ثم قامت بصنع رغيف خبز آخر ووضعته على النافذة.

وكما هي العادة جاء الأحدب وأخذ الرغيف وهو يدمدم " الشر الذي تقدمه يبقى معك، والخير الذي تقدمه يعود إليك!"

وانصرف إلى سبيله وهو غير مدرك للصراع المستعرفي عقل المرأة.

\*\*\*\*

كل يوم كانت المرأة تصنع فيه الخبز كانت تصلي لابنها الذي غاب بعيدا وطويلا بحثا عن مستقبله ولسنوات عديدة لم تصلها أي أنباء عنه وكانت تتمنى عودته لها سالما.

في ذلك اليوم الذي تخلصت فيه من رغيف الخبز المسموم دُقَّ باب البيت مساء وحينما فتحته وجدت لدهشتها ابنها واقفا بالباب! كان شاحبا متعبا وملابسه شبه ممزقة، وكان جائعا ومرهقا

وبمجرد رؤيته لأمه قال " إنها لمعجزة وجودي هنا ،

على مسافة أميال من هنا كنت

مجهدا ومتعبا وأشعر بالإعياء لدرجة الانهيار في الطريق ...

وكدت أن أموت لولا مرور رجل أحدب بي، رجوته أن يعطيني أي طعام معه، وكان الرجل طيبا بالقدر الذي أعطاني فيه رغيف خبز كامل لأكله!

وأثناء إعطائه لي قال: إن هذا هو طعامه كل يوم، واليوم سيعطيه لي لأن حاجتي اكبر كثيرا من حاجته"

بمجرد أن سمعت الأم هذا الكلام شحبت وظهر الرعب على وجهها واتكأت على الباب وتذكرت الرغيف المسموم الذي صنعته اليوم صباحا!!

لو لم تقم بالتخلص منه في النار لكان ولدها هو الذي أكله، ولكان قد فقد حياته!

لحظتها أدركت معنى كلام الأحدب: "الشر الذي تقدمه يبقى معك، والخير الذي تقدمه يعود إليك!"..

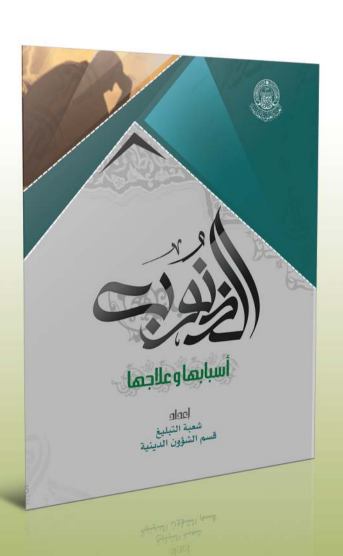
#### \*\*\*\*

فافعل الخير ولا تتوقف عن فعله حتى لو لم يتم تقديره وقتها، لأنه في يوم من الأيام سيكافئك الله عما فعلت سواء في حياتك الآن أو في الآخرة.



## ضمن برنامج إسبوع التوبة الذي تقوم به شعبة التبليغ في العتبة العلوية المقدسة

- 🗼 أخر شهر شعبان , يصدر كتاب :
  - الذنوب أسبابها و علاجها
- الهرأة في الإسلام
  ويتضمن كل منهما مسابقة حول مواضيع الكتاب تشتمل
  على جوائز قيمة





تطلب الكتب وباقي المطبوعات من شعبة التبليغ في العتبة العلوية المقدسة