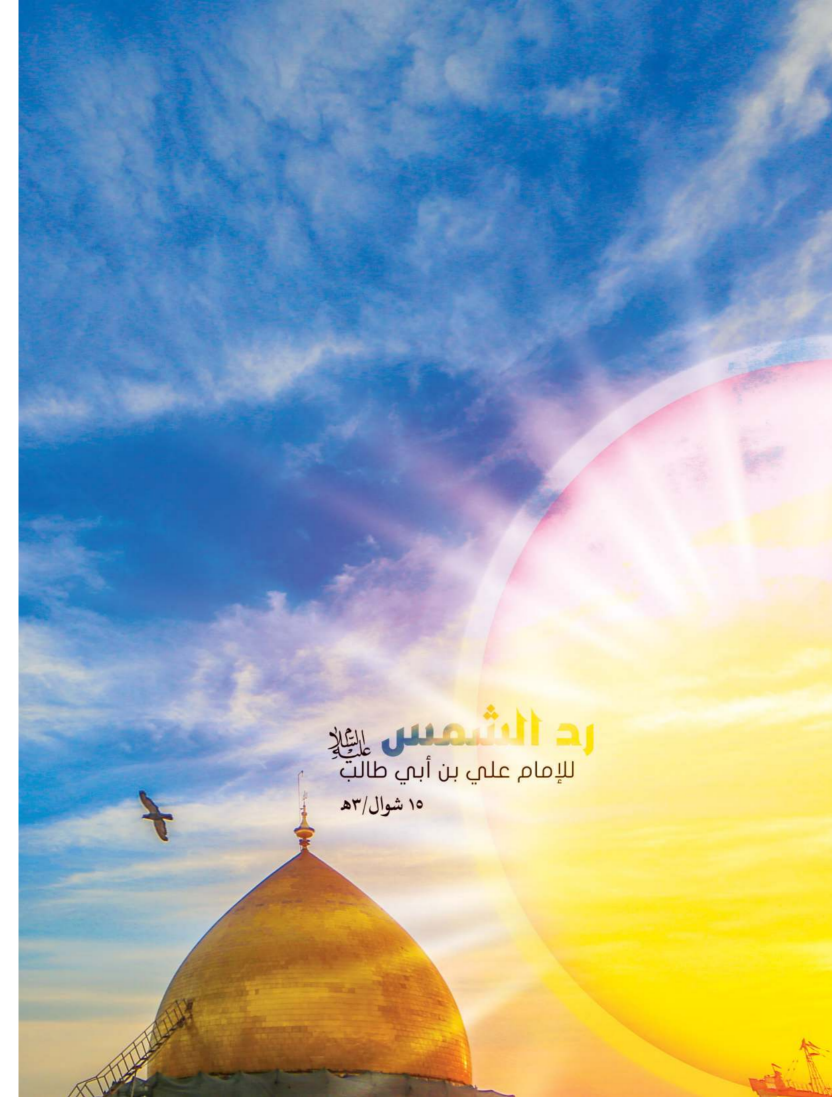




مسجد نيوجيه في الصين





♦ وقفة فقهية



محاسن الكلم







❖ عقائدنـ



\* رجال حول الإمام



### سليمان بن صرد الخزاعمي

المشرف العام الشيخ مصطفى أبو الطابوق رئيس التحرير الشيخ محمد الماجدي مدير التحرير الشيخ وصفي الحلفي

هيئة التحرير الشيخ عبد السادة الجابري الشيخ حازم الترابي

الشيخ حسين الهاشمي

الشيخ وصفي الحلفي

غسل الحيض.....ص٦٧

إقرأ في هدا العدد

طبقات الأنبياء والرسل والأئمة (ﷺ)....ص١٠.



مسجد نيوجيه.. رمز الحضارة الإسلامية في الصين....ص١٢\_١٣



الإمامة (الحلقة العشرون)...ص1٦\_ ١٧



سلمان بن صرد الخزاعي ...ص٢٠ ٢١





www.alataba.net/vb www.imamali.net tableegh@imamali.net قسم الشَّوُون الدينية / شَعَبْة التَّبليغ

التدقيق شعبة التبليغ الديني التصميم والاخراج الفني ضياء حرز الدين

# معجزة رد الشمس

عن أبي عبد الله (الصادق) عن قال: صلّى رسول الله على العصر، فجاء علي ولم يكن صلّاها، فأوحى الله إلى رسوله عند ذلك، فوضع رأسه في حِجْر علي عنى الله فقام رسول الله عن حجره حين قام وقد غربت الشمس فقال: يا علي، أما صليت العصر؟ فقال: لا يا رسول الله، قال رسول الله عنه: اللهم إن عليا كان في طاعتك، فأردد عليه الشمس، فردت عليه الشمس عند ذلك). قرب الاسناد للحميري: ص ١٧٥



## كرامات الإمام جعفر الصادق( الله الله المات الإمام جعفر الصادق الله المام المات المات

١ - روي عن المفضل بن عمر قال: كنت أمشي مع أبي عبد الله جعفر بن محمد على بمكة إذ مررنا بامرأة
بين يديها بقرة ميتة، وهي مع صبية لها تبكيان فقال هلى لها: ما شأنك؟

قالت: كنت أنا وصبياني نعيش من هذه البقرة وقد ماتت، لقد تحيرت في أمري.

قال: أفتحبين[أتحبين] أن يحييها الله لكِ؟ قالت: أو تسخر منّي مع مصيبتي!؟

قال: كلا ما أردتُ ذلك، ثم دعا بدعاء، ثم ركضها برجله، وصاح بها، فقامت البقرة مسرعة سوية، فقالت: عيسى بن مريم ورب الكعبة. فدخل الصادق ﷺ بين الناس، فلم تعرفه [المرأة]. (الحرائج والجرائح، قطب الدين الراوندي: ج١، ص٢٩٤)

٢- إن حمّاد بن عيسى سأل الصادق إله أن يدعو له ليرزقه [الله] ما يحج به كثيرا، وأن يرزقه ضياعاً حسنة وداراً حسناً، وزوجة من أهل البيوتات صالحة، وأولاداً أبراراً.

فقال [الصادق] على: اللهم ارزق حماد بن عيسى ما يحج به خمسين حجة، وارزقه ضياعا حسنة وداراً حسناً، وزوجة صالحة من قوم كرام، وأولاد أبراراً.

قال بعض من حضره: دخلت بعد سنين على حماد بن عيسى في داره بالبصرة.

فقال لي: أتذكر دعاء الصادق ﷺ لي؟ قلت: نعم.

قال: هذه داري وليس في البلد مثلها، وضياعي أحسن الضياع، وزوجتي من تعرفها من كرام الناس، وأولادي [هم من] تعرفهم [من الأبرار] وقد حججت ثمانية وأربعين حجة.

قال فحج هماد حجتين بعد ذلك، فلما خرج في الحجة الحادية والخمسين[و]وصل إلى الجحفة وأراد أن يُحرم، دخل واديا ليغتسل، فأخذه السيل، ومرّبه، فتبعه غلمانه، فأخرجوه من الماء ميتا، فسمي هماد غريق الجحفة. (الخرائج والجرائح، قطب الدين الراوندي: ج١، ص٣٠٤)

## غُسْل الحيض

# وفق فتاوى سهاحة آية الله العظمى السيد على الحسيني السيستاني (دام ظله الوارف)

تحدثنا في الأعداد السابقة عن النجاسات المعنوية غير المحسوسة، التي لو «حدثت» لسلبت من الإنسان طهارته، ولاحتاج بعدئذ إلى الغسل وقلنا إنها ستّة، وهي: (الجنابة، الحيض، النفاس، الاستحاضة، مسّ الميت، الموت) وقد تحدثنا في أعداد سابقة عن الجنابة، ونريد التحدث في هذا العدد عن غسل الحيض:

السؤال: ما هو الحيض وما هو سببه ؟

الجواب: سبب الحيض خروج دم الحيض، وهو دم تعتاد عليه النساء وتعرفه، يخرج في فترات منتظمة كل شهر تقريباً ويوصف بأنّه «أحمر» أو مائل إلى «السواد» و «حار» و «يخرج بحرقة ودفق».

السؤال: هل هناك عمر معين للنساء اللاتي يأتيهن الحيض...؟

الجواب: نعم، أن تكون قد أكملت تسع سنوات قمرية من عمرها، وأن لا تكون قد بلغت ستين عاماً قمرياً وهو سنّ اليأس، أي بين ٩ - ٦٠ سنة. السؤال: ما هو حكم الدم الذي تراه الفتاة قبل إكمالها تسع سنوات، وكذلك ما تراه المرأة بعد سن اليأس؟

الحواب: كل دم تراه الفتاة قبل بلوغها تسع سنوات ولو بلحظة ليس بدم حيض وكل دم تراه المرأة بعد بلوغها ستين سنة لا تكون له أحكامه.

السؤال: كم يوماً يستمر نزول دم الحيض?

الجواب: أقل ما يكون الحيض ثلاثة أيام تتوسطها ليلتان، وأكثره عشرة أيام.

السؤال: وإذا استمر أقل من ثلاثة أيام وانقطع ؟

الجواب: ليس هذا الدم دم حيض. السؤال: وإذا زاد على عشرة أيام؟

الحواب: الحيض لا يزيد على عشرة أيام.

السوّال: وإذا أنهت المرأة أيام الحيض وطهرت، ثم عاد فنزل الدم ثانية بعد تسعة أيام مثلاً؟

الحواب: - ليس هذا الدم النازل دم حيض لأن الفترة الفاصلة بين حيضة وحيضة وحيضة يجب أن لا تقل عن عشرة أيام دائماً.

السؤال: متى تعدّ المرأة نفسها حائضاً؟ الجواب: إذا جاءها الدم في وقت عادتها الوقتية أو قبل وقت عادتها بزمن قليل كيوم أو يومين.

السؤال: وكيف تكون المرأة ذات عادة وقتية؟

الجواب: إذا نزل منها دم الحيض مرتين في زمان خاص من شهرين فصاعداً.

السؤال: إذا لم تكن المرأة ذات عادة وقتية كالفتاة التي يأتيها الدم لأول مرة أو المضطربة تلك التي لم تستقر لها عادة فمتى تعد نفسها حائضاً؟ الجواب: تعد نفسها حائضاً إذا تحقق أحد أمرين:

ا \_ إذا كان الدم حاوياً على صفات دم الحيض وهي الحمرة أو السواد والحرارة والخروج بحرقة ودفق.

۲ \_ إذا رأت الدم واطمأنت باستمرار نزوله إلى ثلاثة أيام فها زاد.

السؤال: إذا عدت المرأة نفسها حائضاً لأحد الأمور المتقدّمة وتركت الصلاة ولكن الدم انقطع قبل إكهال ثلاثة أيام فعلمت أنه لم يكن بدم حيض فهاذا تصنع؟ الجواب: تقضي ما فاتها من الصلاة في تلك الفترة.

السؤال: إذا استمر الدم النازل عشرة أيام أو أقل متجاوزاً أيام عادتها؟

في أعداد لاحقة.

الأحوط وجوبا.

٨- يحرم عليها كل ما حرم على المجنب مما تقدم في أعداد سابقة. ٩- يجب الغُسل على الحائض إذا انتهت فترة الحيض لكل عمل مشروط بالطهارة، ويستحب للكون على الطهارة، وهو كغسل الجنابة في الكيفية من الوضوء كغسل الجنابة، وإن كان الأحوط استحباباً بل الأفضل الوضوء قبله.

السؤال: ما هي الأمور المستحبة للحائض في أوقات الصلاة؟ الجواب: يستحب لها التحشي والوضوء في وقت كل صلاة واجبة، والجلوس في مكان طاهر مستقبلة القبلة ذاكرة لله تعالى، والأولى لها اختيار التسبيحات الأربع.

السؤال: ما هي الأمور المكروهة للحائض؟ الجواب: يكره لها الخضاب

الجواب: يكره لها الخضاب بالحناء أو غيرها، وهمل المصحف، ولمس هامشه وما بين سطوره، وتعليقه.

السوال: وإذا شكّت المرأة في انقطاع دم الحيض؟ أي: شكّت بأنها طَهُرت أو لا زالت حائضاً؟

الجواب: وجب عليها الفحص حينئذٍ. السؤال: وكيف تفحص؟

الجواب: أن تدخل قطنة في موضع الدم وتتركها برهة ثم تخرجها فإن كانت بيضاء نقية فهي طاهرة وعليها أن تغتسل وتأتي بعبادتها كالصلاة والصوم مثلاً... وإن كانت مغموسة بالدم أو مخضّبة فهي لا زالت حائضاً.

السؤال: وإذا علمت المرأة أنها حائض؟ فهاذا تفعل؟ وماذا تترك؟

الجواب: أحكام المرأة حال الحيض ما يأتي:

ا ـ لا تصح منها الصلاة الواجبة ولا المستحبة.

٢ ـ لا تقضي ما يفوتها من صلوات أثناء الحيض.

٣ ـ لا يصح منها الصوم الواجب والمستحب.

٤ - تقضي ما يفوتها من صوم في رمضان أثناء فترة الحيض، وكذلك الصوم المنذور في وقت معين على الأحوط وجوباً.

لا يصح منها الطواف في الحج والعمرة.. واجباً كان أو مستحباً.
لا يصح طلاقها وهي حائض إلا في

٦ - لا يصـح طلافها وهـي حائض إلا في موارد مستثناة.

٧- يحرم الاتصال الجنسي في القبل بها أيام الدم، وأما بعد انقطاعه فيجوز ولو قبل الغسل ولكن بعد غسل الفرج على الجواب: تعتبر حائضاً طوال فترة نزول الدم حتى وان فقد بعضه صفات دم الحيض.

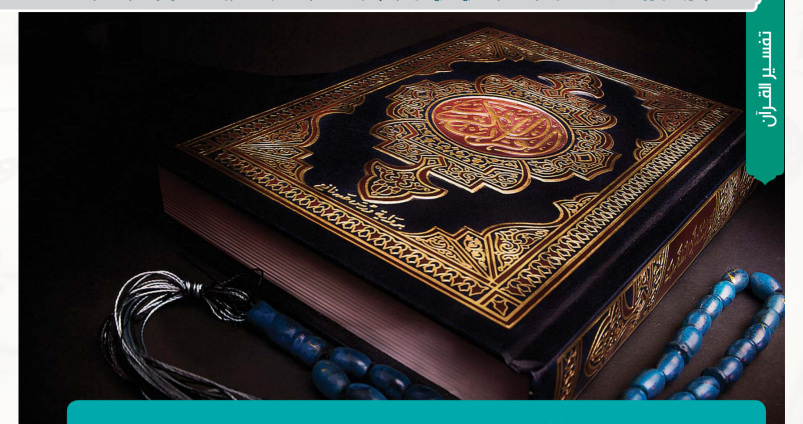
السؤال: إذا استمر الدم أزيد من عشرة أيام وكانت ذات عادة محددة وقتاً وعدداً؟

الجواب: تعتبر حائضاً في خصوص أيام عادتها لاما تقدم عليها ولاما تأخر عنها.

السؤال: ذات العادة إذا لم تر الدم في وقت عادتها ونزل منها الدم بعد الوقت واستمر لأزيد من عشرة أيام وكان بعضه يحمل صفات الحيض وبعضه لا يحمل صفاته فأي منها حيض؟

الجواب: يحكم بالحيض على الأول منها أي ما كان حاملاً لصفات الحيض، ولكن تراعي في العدد عدد العادة السابقة، فإذا كان ما يحمل صفة الحيض اقبل من عدد العادة أكملت العدد بإضافة بعض ما ليس بصفة الحيض، وإذا كان ما بصفة الحيض أكثر من عدد العادة تجعل الحيض أكثر من عدد العادة تجعل خصوص مقدار عادتها حيضاً. السؤال: إذا استمر الدم أزيد من عشرة أيام ولم تكن ذات عادة أصلاً كالمبتدئة والمضطربة والمتحيرة فكيف

تميز دم الحيض عن سواه؟ الجواب: باختلاف الصفة فإذا كان مقدار من الدم النازل تحمل صفات دم الحيض وكان ما بين ثلاثة أيام إلى عشرة أيام تجعله حيضاً وما سواه دم استحاضة والذي سوف نتكلم عنه



# اتباع ما لا علم به

﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ (سورة الإسراء: ٣٦)

الآية تنهى عن إتباع ما لا علم به، وهي لإطلاقها تشمل الإتباع اعتقاداً وعملاً، يعني: لا تعتقد ما لا علم لك به ولا تقل ما لا علم لك به ولا تقل ما لا علم لك به ولا تفعل ما لا علم لك به لأن في ذلك كله إتباعاً مذموماً، والمعنى لا تكن تابعاً لما ليس لك به علم من الآراء أو الأفكار أو الأشخاص أو المذاهب أو الرؤى فلا تكن تابعاً لشيء منها دون علم الوبصيرة وتعقل.

وهذا يشمل جميع الأحوال والأزمان والأزمان والأمكنة؛ لأن العموم ينصب على هذه الأمور جميعاً، فالعبد منهي عن إتباع ما ليس له به علم في كل وقت وفي كل قضية، سواءً كانت تتعلق بحقوق الله أو حقوق الآدميين أو غير ذلك من الأمور.

ويؤيد ذلك ما ذيّل الله به الآية فقال: ( إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً )أي لا بـد مـن اسـتخدام هذه

النعم: السمع والبصر والعقل في التدبر والمغي بعد ذلك على نور وهدى وليس عن إتباع وتقليد أعمى وإلا كانت العقوبة والمساءلة عن عدم استخدامها.

وفي ذلك إمضاء لما تقضي به الفطرة الإنسانية وهو وجوب إتباع العلم والمنع عن إتباع غيره فإن الإنسان بفطرته الموهوبة لا يريد في مسير حياته باعتقاده أو عمله إلا إصابة الواقع، والإنسان بفطرته السليمة يتبع في اعتقاده ما يراه حقاً ويجده واقعاً في الخارج، ويتبع في عمله ما يرى نفسه مصيباً في تشخيصه، وذلك فيها تيسر نفسه مصيباً في تشخيصه، وذلك فيها تيسر له أن يحصل العلم به، وأما فيها لا يتيسر له العلم به كالفروع الاعتقادية بالنسبة إلى له إلى إتباع علم من له علم بذلك وخبرة الما باعتبار علمه وخبرته علم النفسه فيؤل باعتبار علمه وخبرته علم النفسه فيؤل إتباعه في ذلك بالحقيقة إتباعاً لعلمه بان

له علم وخبرة كما يرجع المسافر وهو لا يعرف الطريق إلى الدليل لكن مع علمه بخبرته ومعرفته، ويرجع المريض إلى الطبيب ومثله أرباب الحوائج إلى مختلف الصناعات المتعلقة بحوائجهم إلى أصحاب تلك الصناعات.

ويتحصل من ذلك أن على الإنسان أن لا يتخطى العلم في مسير حياته بحسب ما تهدي إليه فطرته غير أنه يعتبر ما تثق به نفسه ويطمئن إليه قلبه علماً وان لم يكن ذاك اليقين الذي يسمى علماً في اصطلاح أهل العلم.

فله في كل مسالة تردعليه إما علم بنفس السألة وإما دليل علمي بوجوب العمل بها يؤديه ويدل عليه، فيؤول معنى قوله سبحانه (وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ) إلى أنه يحرم الاقتحام على اعتقاد أو عمل يمكن تحصيل العلم به إلا بعد تحصيل العلم، وأما مالا يمكن فيه ذلك فيحرم

تجيب بالحق وتشهد على ما هو الواقع فمن الواجب على الإنسان أن يتحرز عن إتباع ما ليس له به علم فإن الأعضاء ووسائل العلم التي معه ستسأل فتشهد عليه فيها اتبعه مما حصلته ولم يكن له به علم ولا يقبل حينة له عذر.

فالآية تريد إن تحذر وتقول: لا تقف ما ليس لك به علم فإنه محفوظ عليك في سمعك وبصرك وفؤادك، والله سائلها عن عملك لا محالة، وسوف تشهد عليك، وهو من أعجب ما يستفاد من آيات الحشر إن يوقف الله النفس الإنسانية فيسألها عها أدركت فتشهد على الإنسان نفسه.

وقد تبيّن أن الآية تنهي عن الإقدام على أمر مع الجهل به سواء كان اعتقادا مع الجهل أو عملا مع الجهل بجوازه ووجه الصواب فيه أو ترتيب أثر لأمر مع الجهل به وذيلها يعلل ذلك بسؤاله تعالى السمع والبصر والفؤاد، ولا ضير في كون العلة أعم مما عللتها فان الأعضاء مسؤولة حتى عا إذا أقدم الإنسان مع العلم بعدم جواز الإقدام قال تعالى: (الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى جواز الإقدام قال تعالى: (الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى بِمَا كَأَنُوا يَكُسِبُونَ) يس: ٦٥. الميزان: بِمَا كَأَنُوا يَكُسِبُونَ) يس: ٦٥. الميزان: ج١٠، ص٩٣،

#### دعوة إلى التثبّت:

في قوله: (وَ لاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ) دعوة إلى التحري والتثبّت، والمعنى: لا تتبع ما ليس لك به علم، بل الواجب أن تتثبت في كل ما تقوله أو تعمله أو تتلقاه.

ومعلوم أن التثبت في كل الأمور دليلٌ على حسن الرأي وجودة العقل والنظر، وبذلك تنكشف الأمور وتتبين الأحوال، وبالتالي يقرر العبد ماذا يعمل أو يعتقد ويقبل وماذا يترك.

والمتشبت يُعمِل فكره وعقله ويشاور غيره، وهذا من أعظم الأسباب المعينة على الوصول للحق والصواب، وجذا يجتاز العبد أسباب الندم والحسرة، وغير ذلك من الأمور الجالبة للشقاء بإذن الله تعالى. ذكر السَّمْع وَالْبَصَر وَالْفُوَّاد:

تخصيص الأمور الثلاثة بالذكر لا يدل على حصر المؤاخذة فيها؛ لأن الإنسان مؤاخذ

على جميع تصرفاته، وإنها خصصها بالذكر؛ نظراً لعظم خطرها، ولأنها الآلات التي بها يحسل العلم النافع للعبد، وهو ما يميز الإنسان عن غيره من الحيوان؛ إذ إن العلم تدور رحاه على هذه الأقطاب الثلاثة: السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ.

#### ترتيب ذكر السَّمْع وَالْبَصَر وَالْفُؤَاد:

في قوله تعالى: (إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ) قُدِّم السمع على البصر وأُخِّر ذكرُ الفؤاد؛ لأنه منتهى الحواس ومستقر المعتقدات ومبعث الإرادات، والسمع والبصر طريقان له ونافذتان عليه، وبها يصل إليه كثيرٌ من الأمور النافعة أو الضارة، فها تبصره العين يؤثر في القلب ولا شك، كالنظرة المحرمة.. وهكذا ما تسمع الأذنُ من خيرٍ وشركا خناء.

وقدًم السمع على البصر؛ لأن أكثر ما ينسب الناس أقوالهم إلى السمع، ولأن إدراك السمع أعظم وأشمل من إدراك البصر؛ ذلك أن البصر إنها يدرك به ما كان في مواجهته خاصة، أما السمع فيدرك به جميع المسموعات التي تطرقه من جميع الجهات، وأيضاً فإن البصر لا يدرك به إلا الأجسام والأجرام، بخلاف السمع، فإن العبد يدرك به الأمور الحاضرة والغائبة مما أخبر عنه، وهكذا فالترتيب الواقع بين هذه الأمور في الآية متدرج به من الأدنى إلى الأعلى.

#### المراقبة والمحاسبة:

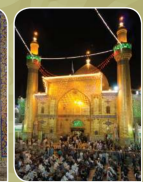
إذا كان السمع والبصر والفؤاد منقسماً إلى ما يؤمر به وينهى عنه، والعبد مسؤول عن ذلك، فإن هذا يدعو إلى المراقبة والمحاسبة، والوقوف مع النفس ومساءلتها، والعبد مسؤول عن حركات هذه الجوارح، وهل هي حركات نافعة، بأن وضعت فيما يقرِّب إلى الله تعالى أم ضارة بأن وجهت لمعصية الله.

فعلى العبد أن يتعاهدها بحفظها عن الأمور الضارة؛ ليعد هذا السؤال جواباً، فمن استعملها في طاعة الله فقد زكّاها ونيّاها، وأثمرت له النعيم المقيم، ومن استعملها في ضد ذلك فقد دسّاها، وأسقطها وأوصلته إلى العذاب الأليم. الاقتحام عليه إلا بعد الاعتهاد على دليل علمي يجوّز الاقتحام والورود وذلك كأخذ الأحكام عن النبي( و إتباعه و إطاعته فيها يأمر به وينهي عنه من قبل ربه، وتناول المريض ما يأمر به الطبيب والرجوع إلى أصحاب الصنائع فيها يرجع إلى صناعتهم، فإن الدليل العلمي على عصمة النبي ( و ما يأمر به وينهي على عصمة النبي و الحجة العلمية على خبرة الطبيب في طبه والحجة العلمية على خبرة الطبيب في طبه، وأصحاب الصناعات في صناعاتهم حجة وأصحاب الصناعات في صناعاتهم حجة على إصابة من يرجع إليهم فيها يعمل به.

وقوله: (إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ وَوَلِيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً) تعليل للنهي السابق في قوله: (وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْ اللهِ عَالَى اللهِ اللهِ اللهِ عَالَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

فالمسؤول هو كل من السمع والبصر والفؤاد يسال عن نفسه فيشهد للإنسان أو عليه كما قال تعالى: (وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِهَا كَانُوا يَكْسِبُونَ) يُس: ٦٥. والسؤال هنا كناية عن المؤاخذة بالتقصير وتجاوز الحق، كما يقال: أنت مسؤول عن تصرفاتك، أو سُتسأل عن فعلك هذا، كما في قوله تعالى: (يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بَا كَانُوا يَعْمَلُونَ) [(٢٤) سورة النور]. والمعنى: لا تتبع ما ليس لـك به علـم لأنّ الله سبحانه سيسأل عن السمع والبصر والفؤاد وهي الوسائل التي يستعملها الإنسان لتحصيل العلم، والمحصل من التعليل أن السمع والبصر والفؤاد إنهاهي نعم آتاها الله الإنسان ليشخص بها الحق ويحصل بها على الواقع فيعتقد به ويبني عليه عمله وسيسأل عن كل منها هل أدرك ما استعمل فيه ادراكاً علمياً؟ وهل اتبع الإنسان ما حصلته تلك الوسيلة من

فيسأل السمع هل كان ما سمعه معلوماً مقطوعاً به؟ وعن البصر هل كان ما رآه ظاهرا بيّنا؟ وعن الفؤاد هل كان ما فكّر به وقضى به يقينيا لا شك فيه؟ وهي لا محالة













# طَبُقًاتُ الأنبياءِ والرُسُل والأَثمَةُ (المِنْ)

من كتاب الكافي

- عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ عَنْ زَيْدٍ الشَّحَّام قَالَ سَمِعْتُ أَبًا عَبْدِ اللهُ ( إِنَّ الله تَبَارَكَ وتَعَالَى الَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ عَبْداً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَه نَبِيًّا وَإِنَّ اللهُ اتَّخَذَه نَبِيًّا قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَه رَسُولاً وإِنَّ اللهُّ اتَّخَذَه رَسُولاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَه خَلِيلاً وإِنَّ إِمَاماً فَلَيَّا جَمَعَ لَه الأَشْيَاءَ قَالَ: ( إنِّي جاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِماماً)، قَالَ فَمِنْ عِظْمِهَا فِي عَيْنِ إِبْرَاهِيمَ قَالَ: (ومِنْ ذُرِّيَّتِي قالَ لا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِينَ)، قَالَ لَا يَكُونُ السَّفِيه إمَامَ التَّقِيِّ).

الشرح:

قال الإمام الصادق (إلا): (إنَّ الله تَبَارَكَ وتَعَالَى اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ عَبْداً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَه نَبِيًّا- الخ)، إنّ الرِّسالة أرفع درجة من النبوَّة كما يظهر من الأحاديث

المروية عن أهل البيت ( الله الم والنبوَّة أرفع درجة من العبوديّة فإنَّ أكثر الناس لهم درجة العبوديّة وليست لهم درجة النبوَّة، وأمّا قبليّة الرِّسالة على الخُلّة والخُلّة على الإمامة فالوجه فيها أنَّ الخُلَّة قيل عنها: هي فراغ القلب عن جميع ما سواه، والخليل مَن لا يتسع القلب لغيره وقد كان إبراهيم (الله) بهذه الصفة كما يرشد إليه قوله ( الله عليه )، حين قال له جبرائيل (الله عن قال له عبرائيل (الله عن قال له عبرائيل الله عن قال الله عن حاجة)، وقد رُمي بالمنجنيق فقال في تلك الحالة العظيمة أن يكون له حاجة إلى غرالله تعالى ولا شبهة في أنَّ هـذه الدَّرجـة فوق درجة الرِّسالة إذ كلُّ رسول لا يلزم أن تكون له هـذه الدَّرجـة.

وقيل: الخلّبة صفاء المودّة ولا يبعد إرجاعه إلى القول الأوَّل لأنَّ مَن

كانت مودَّته لله تعالى صافية لم تكن له حاجة إلى غيره أصلاً ولا ينظر إلى سواه قطعاً وإلاّ لكانت مودَّته مشوبة في الجملة.

وقيل: الخلَّة اختصاص رجل بشيء قُرْبٌ منه تعالى لم يكن لغيره وهذه الدَّرجة أيضاً فوق درجة الرِّسالة. وأمّا الإمامة فهي أفضل من الخلّة لأنها فضيلة شريفة ودرجة رفيعة وأجل قدرا وأعظم شأنا وأعلى مكاناً وأمنع جانباً وأبعد غوراً من أن يبلغها البشر بعقولهم، وقد شرَّف الله تعالى إبراهيم (الله) بها فقال: (إِنِّي جاعِلُكَ لِلنَّاس إماماً)، يأتمّون بك ويتبعونه في الأقوال والأعمال والعقائد، بعدما أعطاه الدّرجات السابقة، فعَظُمَتْ الإمامة

> في عينه ( الله عنه الله سروراً بہا (ومِـنْ



ذُرِّيَّتِي)، قال الزمخشري في الفائق:

الذُّرِّيَّة من النَّرِّ لأنَّ الله تعالى ذرَّهم

في الأرض، أو من الذَّرء بمعنى

الخلق،... وهي نسل الرَّجل، وقال

المطرَّزي في المغرب: ذريَّة الرَّجل

أولاده ويكون واحداً وجمعاً ومنه

قوله تعالى: (هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ

ذُرِّيَّةً طَيِّبةً) (سورة آلُ عمران: آية٧٧).

فقال الله تعالى إيهاء إلى إجابة دعائه

وتصريحاً بأنَّ الظالم في الجملة لا

ينالها (قالَ لا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِينَ)،

أي الموصوفين بالظلم وقتاً مّا، قال

القاضى فيه إجابة إلى ملتمسه وتنبيه

على أنَّه قد يكون من ذرِّيَّته ظلمة

وأنّهم لا ينالون الإمامة من الله

لأنَّها أمانة من الله وعهده، والظالم لا

يصلح لها وإنّم ينالها البررة الأتقياء

منهم، وفيه دليل على عصمة الأنبياء

من الكبائر قبل البعثة وأنَّ الفاسق لا

يصلح للإمامة، فأبطلت هذه الآية

إمامة كلِّ سفيه وتقدُّم كلِّ ظالم على

البرِّ التقي إلى يـوم القيامـة وقرَّرتها في

ثمَّ أكرمه الله تعالى بأن جعلها في

ذرِّيَّت الهل الصفوة والطهارة فقال:

(وَوَهَبْنَا لَـهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً

وَكُلاًّ جَعَلْنَا صَالِحِينَ \* وَجَعَلْنَاهُمْ

أَئِمَّةً يَهْدُونَ بأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا

إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَةِ

الصَّلاةِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ

وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ)

(سورة الأنبياء: آية٧٧-٧٣)

الصفوة.

ذرِّيّته الطاهرة يرثها بعض عن بعض قرناً بعد قرن حتّى ورثها الله تعالى نبيَّنا (رايُّ فقال: (إِنَّ أَوْلَى النَّاس بإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَـذَا النَّبِـيُّ وَالَّذِيـنَ آمَنُوا وَاللَّهُ وَلَيُّ الْمُؤْمِنِينَ) (سورة آل عمران: آية ٦٨) عليًّا (ﷺ) بأمر الله تعالى فصارت في ذرِّيّته الأصفياء الأتقياء البررة الكرماء الذين هم أولو الأمر كما قال الله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْر مِنْكُمْ) (سورة النساء: آية٥٩)، ثمَّ إِنَّ طائفة من اللّصوص المتغلّبة الّذين نشأت عقولهم وعظامهم ولحومهم في عبادة الأوثان غصبوها من أهل الصفوة فضلُّوا وأضلُّوا كثيراً.

٢ - عَنْ هِشَام عَن ابْن أَبِي يَعْفُورٍ قَالَ سَمِعْتُ أَبًا عَبْدِ اللهَ (إِللهَ يَقُولُ: (سَادَةُ النَّبِيِّينَ والْمُرْسَلِينَ خَمْسَةٌ وهُمْ أُولُو الْعَزْم مِنَ الرُّسُل وعَلَيْهِمْ دَارَتِ الرَّحَى نُوحٌ وإِبْرَاهِيمُ ومُوسَى وعِيسَى ومُحَمَّدٌ صَلَّى الله عَلَيْه وآلِه

الشرح:

قال الإمام الصادق (إله) في هذا الحديث: (...وعَلَ يُهمْ دَارَتِ الرَّحَى)، يقال: دارت رحى الحرب إذا قامت على ساقها وأصل الرَّحي هي الّتي يطحّن بها والمعنى يدور عليهم الإسلام ويمتدُّ قيام أمره

فلم تزل الإمامة والخلافة في

وعَـلَى جَمِيـع الأَنْبِيَاءِ).

على سنن الاستقامة والبعد من أحداث الظلمة الكفرة فهم بمنزلة القطب من الرَّحي. ويفسر هذا الحديث ما روى عن

ساعة بن مهران قال: قلت لأبي عبدالله ( الله عز وجل الله عز وجل الله عرا وجل الله (فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُوْلُوا الْعَزْم مِنْ الرُّسُل) (سورة الأحقاف: آية٥٥). فقال (幾): (نـــوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمّد (إ)).

قلت: كيف صاروا أولي العزم؟ قال (ﷺ): (لأنَّ نوحاً بعث بكتاب وشريعة، وكلُّ مَن جاء بعد نوح أخذ بكتاب نوح وشريعته ومنهاجه حتّى جاء إبراهيم (اللهِ) بالصحف، وبعزيمة ترك كتاب نوح لا كفراً به، فكلُّ نبيّ جاء بعد إبراهيم أخذ بشريعة إبراهيم ومنهاجه وبالصحف حتى جاء موسى بالتوراة وشريعته ومنهاجه، وبعزيمة ترك الصحف، فكلُّ نبيّ جاء بعد موسى أخذ بالتوراة وشريعته ومنهاجه حتّى جاء المسيح ( الله عزيمة المسيح ( ترك شريعة موسى ومنهاجه، فكلُّ نبى جاء بعد المسيح أخذ بشريعته فجاء بالقرآن وبشريعته ومنهاجه فحلاله حلال إلى يوم القيامة وحرامه حرام إلى يوم القيامة فهؤلاء 

#### مسجد نيوجيه.. رمز الحضارة الإسلامية في الصين

مسجد نيوجيه هو من أقدم المساجد في العاصمة الصينية بكين، والذي يعد تحفة فنية صينية إسلامية، وصرح عريق تخطاه الزمن باعتباره رمز الحضارة الإسلامية الصينية الرائدة.

كان مسجد نيوجيه في الماضي حديقة رمان، وعرف الشارع في تلك الفترة باسم ليوجيه أي شارع الرمان، وكان غالبية سكانه من قومية هوي المسلمة، حيث تميزوا بإعداد لحم البقر الذي يسمى باللغة الصينية نيورو.

وبسبب التشابه اللفظي بين كلمتي ليو ونيو، استبدل الناس اسم حي الرمان بحي البقر.

بني المسجد الذي يقع شرقي الحي في عهد أسرة لياو عام ٩٩٦ ميلادي، أي منذ أكثر من ألف عام مضت، تم ترميمه ثماني مرات خلالها.

ويعيش بالمنطقة المحيطة بالمسجد أكثر من ١٢ ألف مسلم من قومية هوي. وعلى شارع المسجد يوجد العديد من المحلات التجارية المتراصة والمطاعم التي غالبا ما يكتب على واجهاتها بسم الله الرحمن الرحيم كما أن أصحابها يضعون طاقيات على رؤوسهم مما يميزهم كمسلمين.

وأمام أبواب المسجد يقف بعض العجزة والمحتاجين الذين يتزايد عددهم يوم الجمعة، لعلهم يحصلون على صدقات المصلين.

#### تاريخ بناء المسجد:

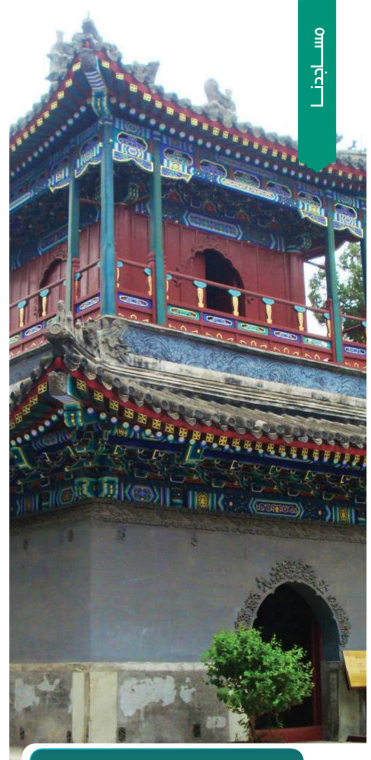
بني المسجد سنة ٩٩٦ م حسب ما جاء في تاريخ قانغشانغ، وتفيدنا المدونات التاريخية أن أحد العرب، ويدعى الشيخ قوام الدين، قد جاء من بلاده إلى الصين، وكان معه ثلاثة أو لاد: ابنه البكر صدر الدين، وابنه الثاني ناصر الدين، وابنه الثالث سعد الدين، وكانوا جميعا أذكياء وأكفاء بشكل متميز، وفوق العادة؛ لذا أحبهم الإمبراطور الصيني كثيرا ومنحهم بعض الوظائف المرموقة، إلا أنهم لم يستغلوا تلك الفرصة ولم يستسيغوا أبدا الوظائف التي منحهم إياها البلاط الإمبراطوري وطلبوا من الإمبراطور أن يسهّل لهم بناء مساجد في بكين، فما كان من الإمبراطور إلا أن أمر بتنفيذ رغبتهم، حيث بنيت بعض المساجد حينها ومن بينها كان مسجد نيوجيه.

وقد كان مسجد نيوجيه صغير الحجم في بادئ الأمر، ثم أصبح على الصورة التي نراها اليوم بعد توسيع بنائه مرارا في عهد أسرتي مينغ وتشينغ (١٣٦٨- ١٩٦١م). وفي سنة ١٤٧٤م أطلق الإمبراطور عليه اسم (لي باي سي) الذي يعني (دار الصلاة). ولما تم ترميمه سنة ١٦٩٦م على حساب البلاط الإمبراطوري منح لوحا مكتوبا عليه دار الصلاة الإمبراطورية.

#### عمارة المسجد:

تبلغ مساحة هذا المسجد حوالي ٢٠٠٠ متر مربع، ومع أن مبانيه لا تختلف عن القصور الكلاسيكية الصينية شكلا وتوزيعا إلا أنها مميزة بالزخارف الإسلامية الطراز، أما قاعة الصلاة في المسجد فتواجه الشرق، وهي تشكّل مع القاعة المقابلة لها وجناحي المسجد الجنوبي والشهالي داراً مربعة مثالية (أي دار تحيط بها المباني من الجهات الأربع وتتوسطها ساحة رحبة).

وتتكون قاعة الصلاة من ثلاثة مبان متراصة طولاً، وخمسة فسح عرضا. وهي تغطي مساحة قدرها أكثر من ستهائة متر مربع، وتتسع لقرابة ألف مصلي في آن واحد. ولو ألقيت نظرة على القاعة من الخارج، لوجدتها مبنى كلاسيكيا صينيا نموذجيا بها تتميز به من الأفاريز المرفوعة والتركيبات الخشبية الزاهية الألوان، غير أن زخارفها الداخلية إسلامية الطراز تماما. ومحارب قاعة الصلاة مسقوف بمقصورة مسدسة الأضلاع مخروطية الشكل مميزة بالسقف الدائري الملون من عهد أسرة سونغ (٩٦٠-١٢٧٩م). وعلى جدرانها الجنوبية والشهالية نوافذ منقوشة بالكتابات العربية. وفي قاعة الصلاة ثهاني عشرة دعامة وواحد وعشرون عقدا. وتظهر على عتبات العقود العليا نقوش من الآيات القرآنية والتسابيح عقدا. وتظهر على عتبات العقود العليا نقوش من الآيات القرآنية والتسابيح



مسجد نيوجيه في الصين



### قال أمير المؤمنين ﷺ:( جماع الخير في الموالاة في الله والمعاداة في الله والمحبة في الله والبغض في الله ).

الإلهية والمدائح النبوية. وعلى جنبات الدعامات القرمزية اللون نقوش لزهور محوهة بالذهب، مما يشكل مع الثريات المعلقة في القاعة منظرا فريدا من نوعه. وأما بوابة المسجد، فهي مفتوحة إلى الغرب، وأمامها حاجز كبير الطابوق، ووراءها برج لمشاهدة الهلال، سداسي الأضلاع مزدوج

وأمامها حاجز كبير الطابوق، ووراءها برج لمشاهدة الهلال، سداسي الأضلاع مزدوج الأفاريز. وأمام قاعة الصلاة اثنتان من المقصورات الصخرية، تنتصب إحداهما في الجنوب والأخرى في الشال.

ومقابل هذه المقصورات الصخرية تقع قاعة الصلاة الخاصة بالنساء، والتي تم بناؤها عام ١٩٢٢ ميلادي، حيث استخدمت لأول مرة عام ١٩٢٥ ميلادي، وهي أيضا مدرسة لتعليم المسلمات القرآن الكريم والسنة النبوية.

وألحقت بالمسجد مجموعة من الغرف الصغيرة ودورة مياه ومصلى يسع نحو ثلاثهائة شخص زين من الداخل ببعض الآيات، بينها وضعت على السقف الخارجي تماثيل خشبية مستوحاة من المعتقدات.

وتوجد داخل المسجد الذي بني عام ٩٩٦ م طاولات تستخدم في الدروس والتلاوة، بينها وضعت بعض الطاقيات على منضدة قرب مدخله يبدو أنها وقف وتعار للصلاة. وتبدو مباني المسجد منسجمة متناسقة ومحكمة، فهي مجموعة كاملة من المباني

وبعد تأسيس جمهورية الصين الشعبية سنة ١٩٤٩ م خصصت الحكومة مبلغا لترميم مسجد نيوجيه ترميهاً شاملاً. ولكنه عانى من التخريبات الخطيرة في هوس الثورة الثقافية، كها أغلقت أبوابه أكثر من عشر سنوات. وفي سنة ١٩٧٩ أعيد ترميمه على نطاق واسع. وعبر أكثر من سنة من الإصلاحات الدقيقة تجددت ملامح هذا المسجد العريق كها كان عليه سابقا.

#### محفوظات المسجد:

من ضمن محفوظات مسجد نيوجيه لوح منقوش عليه أمر أعلنه الإمبراطور قانغ شي سنة ١٦٩٤ م بخصوص المسلمين، إذ قيل في سببه: أنه لما وجد الحاقدين على الإسلام المسجد مضاء بالأنوار المتألقة في ليالي رمضان، وشي أحد الحاقدين بالمسلمين إلى الإمبراطور بدافع التقرب إليه، وزعم قائلا: أن المسلمين يجتمعون

ليلا، ويتفرقون نهارا، فيبدو أنهم يستعدون للتمرد. فتوجه الإمبراطور في بزّة مدنية إلى المسجد خفية للتحقق من الأمر، ولكن تبيّن له أن كل ما ورد في وعظ الإمام هو من التعليات الإسلامية الداعية إلى الخير والناهية عن الشر، فها لبث أن أصدر أمرا جاء فيه: ليكن في علم الرعايا على المسلمين بالتمرد، متذرعا بذريعة تافهة، فلا بد من معاقبته معاقبة شديدة قبل استشارة القيادة العليا، وليتمسك المسلمون بالإسلام دون الساح لهم بمخالفة أمري هذا. ويحتفظ المسجد بالعديد من التحف الأثرية القيمة التي تسجل تاريخ الإسلام في المنطقة، ومن بينها قدر نحاسي كبير وسط ساحة

يصل قطر هذا القدر إلى ٢٧٠ سنتيمترا، ونقش عليه تاريخ الصنع الذي يعود إلى عهد أسرة تشينغ الملكية.

مضاف الى ذلك، يوجد نصب تذكاري يدل على تاريخ بناء المصلى الأكبر للمسجد، ويعود تاريخه إلى أكثر من ٥٠٠ سنة خلت.

#### قبور العلماء:

لو ذهبت إلى الركن الجنوبي الشرقي من المسجد لألفيت نفسك أمام مرقدين للشيخ أحمد البرتاني المتوفي سنة ١٢٨٠ م والشيخ عهاد الدين المتوفى سنة ١٢٨٣م، وهما من علماء الإسلام العرب الذين جاءوا إلى الصين لنشر الإسلام. وتنتصب بجوار هذين الضريحين شاهدتان منقوشتان بكتابات عربية واضحة الخطوط حتى يومنا هذا. وهما في نظر المسلمين من روائع الآثار الإسلامية.

ويستقبل هذان الضريحان يوميا مئات الزوار الذين يأتون لقراءة الفاتحة على أرواح الشيخين والأولياء الصالحين.

الإسلام في الصين:

إن تاريخ الإسلام في الصين يعود إلى الرحلات التجارية التي كانت ترد من إيران والجزيرة العربية في القرن السادس الميلادي،

ورغم أنه لا توجد إحصائية رسمية لعدد المسلمين، لكن التقديرات الرسمية الصينية تقول إن عددهم نحو ٢٠ مليون نسمة يتوزعون على مناطق مختلفة من الصين حيث تدين (١٠) من قوميات الصين الـ (٥٦) بالإسلام.

كها يبلغ عدد المساجد في الصين أكثر من ثلاثين ألف مسجد تنتشر في كل أنحاء البلاد. يتمكن جميع المسلمين في الصين من ممارسة

طقوسهم الدينية بكل حرية حسب ما يخوله لهم القانون، حيث يوجد أكثر من ٣٠٠٠٠ مسجد تنتشر في أرجاء البلاد، لأداء الصلوات الخمس ومختلف شعائرهم الدينية.

ويتميز شهر رمضان عن غيره من سائر شهور السنة بالعديد من الأنشطة الدينية التي يهارسها الصينيون مثل أداء الصلوات المستحبة وتلاوة القرآن وأداء أعهال ليلة القدر.

كذلك يبدأ أئمة المساجد في إلقاء دروس للمسلمين حول تعاليم القرآن وآداب السنة النبوية، خاصة تلك التي ترتبط بالصيام وأخلاق الصائمين.

أما عن المسلمين أنفسهم فهم يتعايشون مع قومية الهان وهي أكبر قومية في الصين، وفي المناسبات الدينية وخصوصًا في هذا الشهر الكريم يقدِّم هؤلاء المسلمون لجيرانهم من الموت يعطي الهان بدورهم الهدايا لجيرانهم من المسلمين. ويوجد في الصين أكثر من المسلمين. ويوجد في الصين أكثر من ومن أشهر الأطعمة التي تنتشر في رمضان ومن أشهر الأطعمة التي تنتشر في رمضان بين المسلمين في رمضان لحم الضأن المشوي، ويحرص المسلمون أيضًا على تبادل الحلوى والبلح والشاي..

وقد تأسست جمعيات إسلامية في الصين وهي تمثل الحقوق والمصالح الشرعية لسلمي مختلف القوميات في الصين، وتعمل منذ إنشائها على نشر سياسات الحكومة الصينية الخاصة بحرية الإيان الديني وإجراء مختلف الأنشطة الإسلامية في أنحاء البلاد، بالإضافة إلى تطوير الإسلامي وكذلك تنظيم أعال بحوث الإسلامية وترجمة وتحرير ونشر الكتب الإسلامية، وطبع القرآن الكريم الكتب الإسلامية، وطبع القرآن الكريم وبناء المساجد وتنظيم المسلمين لأداء فريضة الحج وتحسين الأطعمة الإسلامية، وتعزيز والسلامية مسلمي الشعوب العربية و الاسلامية مع مسلمي الصين. وغيرها من الأعال

المُختلفة.



مما لا شك فيه أن مرحلة الشباب هي أهم مرحلة في حياة الإنسان فهي مرحلة القوة والفتوة والنشاط، فإذا أستغلها الإنسان حضى وأدرك ونال مالا يمكن أن يحظي به أو يدركه أو يناله في غير هذا السن، الإسلامية على أهمية هذه المرحلة الشباب بخصوصه. قدما عبديوم القيامة حتى يُسأل عن أربع، عن عمره فيها أفناه، وعن شبابه فيا أبلاه، وعن ماله من أين اكتسبه وفيها أنفقه وعن حبنا أهل البيت) (الخصال: ص٢٥٣). فتأمل كيف أنه يسأل أول ما يسأل عن العمر كله فيا أفناه ولا شك أن الشياب من العمر ولكنه يعود

فيسأل عن الشباب خاصة وذلك الأهميته. وجاء في وصية الرسول الأكرم ( الله الأبي ذر قال: (يا أبا ذر، اغتنم خمسا قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وصحتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وفراغك قبل شغلك، وحياتك قبل موتك) (الوسائل: ج١، ص١١٤). من أجل هذا ركّزت الشريعة فيُسأل كذلك عن الحياة كلها ثم يسأل عن

والأهميته كذلك رتب الله لمن نشأ في طاعة الله في هـذا السـن أن يكـون مـن السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله فعَنْ النَّبِيِّ ( اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ فِي ظلم نحو المستقبل. يوم لا ظل إلا ظله: إمام عادل، وشاب نشأ في عبادة الله عز وجل، ورجل قلبه متعلق بالمسجد إذا خرج منه حتى يعود إليه، ورجلان كانا في طاعة الله عز وجل فاجتمعا على ذلك وتفرقا، ورجل ذكر الله

خاليا ففاضت عيناه، ورجل دعته امر أة ذات حسب وجمال فقال: إني أخاف الله، ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شاله ما يتصدق بيمينه) (الوسائل:ج٥، ص١٩٩). وحيثُ يمثل الشباب وسطاً إنسانياً واسعاً تتوقف على تطوّره وقدراته وصلاحه تطوّر الأمم وصلاحها لأنهم القوة الفاعلة والطاقة الكبيرة التي تمد الأمة بالحركة والنشاط والأمل الكبر في تطلّعاتها وطموحها

ولان هذه المرحلة في حياة الإنسان تعتبر من أهم المراحل لأنها تحدد المستقبل الفكري والعلمي أو تساهم مساهمة كبيرة في تحديده لما تملكه هـذه المرحلة من طاقات وطموحات

متفجرة فقد جعلت لها الشريعة من طلب المال) (الكافي:ج١،ص٣٠). المقدسة آداباً مهمة ينبغي الأخذبها وأوصى الإمام الصادق (هو والسير على نهجها:

1- الالتزام بتحديد الرمز والقدوة، لمن يصل لهذه المرحلة سعياً إلى التقليد وطاعة هذا الرمز، على أن تكون القدوة تتحلى بصفات يجبها الله عز وجل وتتمتع بالأخلاق الحميدة والفكر السديد والإيان الكامل المثمر.

وهل نجد خيراً من رسول الله (ﷺ) ووصيه أمير المؤمنين علي (ﷺ) وابنة نبيه فاطمة (ﷺ) وأبناء علي وفاطمة (ﷺ) الحسن والحسين (ﷺ) والأئمة الأطهار (ﷺ) ليكونوا قدوة لنا ولأبنائنا.

Y- طلب العلم: فإن العلم في مرحلة الشباب أكثر نفعاً وأشد وأكثر ضرورة وإلزاماً، لما في الشاب من النقاء والصفاء والقابلية لتلقي وأخذ المعلومات والاستفادة منها، قال رسول الله ( و الله من النار فلينظر إلى عتقاء الله من النار فلينظر إلى المتعلمين) (منية المريد: ص٧٧)

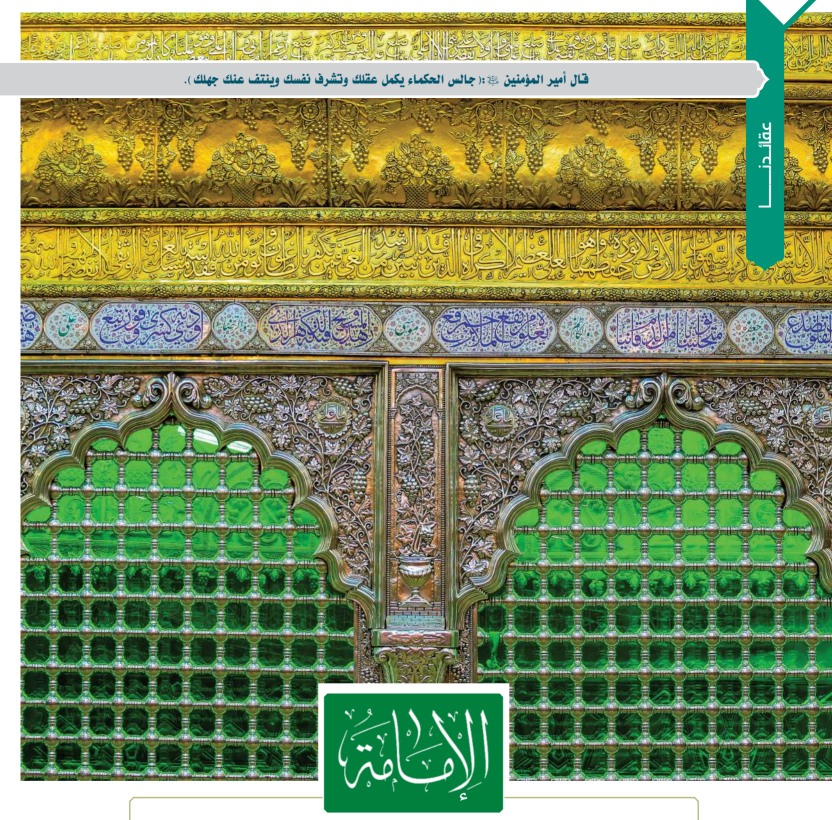
وعن أمير المؤمنين (ﷺ): (إنها قلب الحدث كالأرض الخالية، ما ألقي فيها من شي قبلته) (بج البلاغة: ص٥٥٧). وعنه (ﷺ): (أيها الناس اعلموا أن كهال الدين طلب العلم والعمل به، ألا وإن طلب العلم أوجب عليكم

ملك نفسه إذا رغب وإذا رهب وإذا اشتهى وإذا غضب وإذا رضي حَرَّم الله جسده على النار) (الوسائل:ج٥١،ص٢٦). على النار) (الوسائل:ج٥١،ص٢٢). الشاب أنه لابد أن يهرم يوماً وتضعف قوته وتقل حيويته فليعتبر بالآباء والأمهات والأجداد فليجعل قوته ونشاطه في طاعة الله عز وجل لأن الله يحب الشاب المؤمن المطيع له، قال النبي الأعظم (ﷺ): (ما من شيء أحب إلى الله من الشاب التائب) (كنز العال:ج٥١، ص٢٨٦).

٥- اختر الأصدقاء الصالحين: الذين يسيرون في طريق الهداية قال أمير المؤمنين ( إياك ومصاحبة أهل الفسوق، فإن الراضى بفعل قوم كالداخل معهم) (ميزان الحكمة: ج٢، ص١٥٨٦). ٦- الاهتمام بالزواج المبكر: عن النبي ( الما من شاب تزوج في حداثة سنه إلا عج شيطانه: يا ويله يا ويله عصم منى ثلثى دينه، فليتق الله العبد في الثلث الباقي) (البحار: ج١٠٠، ص٢٢١). قال رسول الله (ﷺ): (لركعتان يصليهما متروج أفضل من رجل عــزب يقوم ليله ويصوم نه الفقيه: ج٣، ص٣٨٤). وعن محمد بن جعفر، عن أبيه، عن (من ترك التزويج مخافة العيلة فقد أساء ظنه بالله عز وجل، إن الله عز وجل يقول: (إِن يَكُونُوا فُقَرَاء يُغْنِهِمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ) (الكافي: ج٥، ص٣٦).

وأوصى الإمام الصادق ( الله الم أحد أصحابه بقوله: (عليك بالأحداث فإنهم أسرع إلى كـــل خير) (الكافي: ج٨، ص٩٣). وعنه ( الست أُحبّ أن أرى الشاب منكم إلا غادياً في حالين: إما عالماً أو متعلماً، فإن لم يفعل فرّط، فإن فرّط ضَيّع، وإن ضَيّع أثِم، وإن أثِم سكن النار، والذي بعث محمدا ( بالحق) (أمالي الشيخ الطوسى: ص٣٠٣) ٣- التعقّل في كل أموره: والعبادة هي أفضل وسيلة للتعقل فيمكنها أن تُروّض العواطف والميول والشهوات وأفضل ألوان العبادة هو جهاد النفس، قال تعالى: (وَأُمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَن الْهُ وَى \* فَإِنَّ الْجُنَّةَ هِيَ المُأُوَى) (سورة النازعات: آية٤٠- ٤١). وقال رسول الله ( الله الله الله الله تعالى يباهى بالشاب العابد الملائكة، يقول: انظروا إلى عبدى ترك شهوته من أجلى) (كنز العال: ج١٥، ص٧٧٦). وعنه ( فضل الشاب الشاب العابد الذي تعبّد في صباه على الشيخ الذي تعبّد بعدما كبرت سنّه، كفضل المرسلين على سائر الناس) (كنز العال: ج١٥، ص٧٧٦). وعنه (ﷺ): (ما من شاب يدع لله الدنيا وَهَوْها وأهْرَمَ شبابه في طاعة الله إلا أعطاه الله أجر اثنين وسبعين صدّيقاً) (البحار: ج٧٤، ص٨٤).

وعن الإمام الصادق ( إله عن المرام الصادق (



## الحلقة العشرون

بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين وصلى الله على الحمد لله رب العالمين وصلى الله على اشرف الأنبياء و المرسلين أبي القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم إلى قيام يوم الدين. من الواضح إن دراسة ظاهرة أو حادثة

معينة والخروج منها بنتائج تساعد على الوصول الى الحقيقية، وحديث (الاثنا عشر...) غير بعيد عن هذه الظاهرة، فقد اكتنف هذا الحديث الشريف من الامور والملابسات ما يثير جملة من التسأولات، ولمعرفة هذه الامور لا بد من الرجوع الى

جملة من الاحداث التي سبقت هذه الحادثة، مع الاخذ بنظر الاعتبار أن مسالة تعيين الخليفة بعد النبي (هي مسألة حساسة، وكانت تثار بين الحين والاخر، فقد مرّ علينا في الاعداد السابقة أن النبي (هي) عندما دعى

#### قال أمير المؤمنين ﷺ:( جعل الله العدل قواما للأنام وتنزيها عن المظالم والآثام وتسنية الإسلام ).

القبائل العربية في الجزيرة اشترط عليه بعضهم أن يكون الامر من بعده جاء في مناقب ابن شهر آشو س: لما كان النبي ( الله على على على على على النبي الله على الله القبائل جاء إلى بنى كلاب فقالوا: نبايعك على أن يكون لنا الامر بعدك ، فقال: الامر لله فإن شاء كان فيكم، وكان في غيركم ، فمضوا ولم يبايعوه وقالوا: لا نضر ب لحربك بأسيافنا ثم تحكم علينا غيرنا. هذا من جهة ومن جهة اخرى نرى أن هناك جملة من الاعتراضات على تنصيب طالب ( عن ) ، وقد ظهر ذلك في بداية مسيرة الاسلام وخير شاهد على ذلك حديث الانذار حيث اعترض عليه البعض حتى قال مخاطبا ابا طالب(ك): (قد أمرك ابن أخيك أن تسمع وتطيع لابنك)، ومن هذه المواقف أيضا في المدينة المنورة حيث كان الذين أظهروا الاسلام وأخفوا ما أخفوا في نفوسهم كان أذا لقوا قربى النبي( الله القوهم بجفاء وغلظة، حتى أن العباس بن عبد المطلب شكى ذلك للنبي (المنافقة على المطلب شكى ذلك المنبي (المنافقة المنافقة روت عدة المصادر ذلك، منها شرح الأخبار للقاضي النعمان، ج٢: عن العباس بن عبد المطلب قال قلت: يا رسول الله إن قريشا إذا لقى بعضهم بعضا لقوهم ببشر حسن وإذآ لقونا لقونا بوجوه لا نعرفها، قال: فغضب النبي (عليه) غضبا شديدا وقال: ( والذّي نفسي بيده لا يدخل قلب رجل الإيمان حتى يحبكم لله ولرسوله)، لقد وجدنا أن رسول الله إليه، كثر اللغط من حوله ، وجعل الحاضرون يتصايحون، لئلا يسمع

كلامه، ولئلا يلبي طلبه! وحينئذ قال

عمر كلمته المشهورة في تلك القضية، أتستبعدون أن يكون رسول الله قد قال هنا كلمات ومنعوا الحاضرين من سماع تلك الكلمات لئلا ينقلوها إلى من بعدهم، عن طريق إحداث الضجة من حوله والتكبير ؟ وماذا قال رسول الله حتى يكبروا كما جاء في الحديث: فكبر الناس وضجوا؟ لماذا؟ وأي مناسبة بين قوله (عليه):

(يكون بعدي خلفاء . . .) وبين التكبير، وبين الضجة ولماذا ؟

وعند مراجعة بعض مؤلفات أهل السنة من المتأخرين، نجد الحديث عن نفس جابر وبنفس السند الذي في صحيح البخاري، كانت تلك الكلمة التي خفيت على جابر: (كلهم من بني هاشم)وليس (كلهم من قريش) فهاذا حدث؟ وماذا فعل القوم؟ وكيف انقلبت ألفاظ رسول الله وتغيرت من لفظ إلى لفظ على أثر الضجة؟ منعوا من سماع الكلمة وحالوا دون وصول كلامه، فإذا سئلوا ماذا قال؟ أجابوا بغير ما قال رسول الله، عندما سأل: يا أبه أو يا عمر أو يا فلان، يقول: سألت الذي يليني: ماذا قال رسول الله؟ قال: (كلهم من قريش). لكن عبد الملك بن عمير، يروى الرواية عن جابر نفسه أنه قال: (كلهم من بني هاشم)، وعبد الملك بن عمير نفس الراوي عن جابر في صحيح البخاري. نحن وإن كنا لا نوافق على وثاقة عبد الملك بن عمير، فهذا الرجل عندنا مطعون ومجروح، لأنه كان قاضي الكوفة، وعندماً أرسل الحسين (رياي) إلى الكوفة رسولا من قبله، وأمر عبيد الله بن زياد بأن يأخذوا هذا الشخص إلى القصر وأمر بإلقائه من أعلى القصر إلى الأرض فسقط على الأرض وبه رمق، جاء عبد الملك بن عمير، وذبح هذا الرجل في الشارع، فلما اعترض عليه

قال: أردت أن أريحه. هذا الشخص - عبد الملك - ليس عندنا بثقة ، لكنه من رجال الصحاح الستة، عبد الملك بن عمير يروى الحديث عن جابر وفيه بدل (كلهم من قريش) جملة (كلهم من بني هاشم). وأيضا، يوافق عبد الملك بن عمير في رواية الحديث عن جابر بلفظ (كلهم من بني هاشم): سماك بن حرب، وسماك بن حرب من رجال مسلم، ومن رجال البخاري في تعليقاته، ومن رجال الصحاح الأربعة الأخرى. فعبد الملك وسماك كلاهما يرويان عن جابر الحديث نفسه بلفظ (كلهم من بني هاشم). وإذا ما رجـــعنا إلى كتب أتباع أهل البيت (ﷺ) لوجدناهم يروون هذا الحديث بأسانيدهم إلى جابر نفسه، وتجدون الحديث مشتملا على ألفاظ وخصوصيات أخرى.

وإلى الآن عرفنا من هذه الأحاديث: أولا: عدد الأئمة على وجه التحديد، عدد الخلفاء، أو القوام على هذا الدين على وجه التحديد: اثنا عشر.

ثانيا: يقول رسول الله بأن هؤلاء باقون إلى قيام الساعة .

ثالثا: يقول رسول الله بأن عز الإسلام منوط بوجود هؤلاء، بإمامة هؤلاء، بخلافة هؤلاء.

رابعا: هؤلاء أئمة قوام للدين ، وإن خذلوا وإن خولفوا.

يقول أتباع أهل البيت بأن المراد من هذا العدد وهؤلاء الذين ذكرهم رسول الله أو أشار إليهم هم أئمتنا الاثنا عشر سلام الله عليهم. ومن العجيب أن إمامة أئمتنا بنفس العدد والنص موجود في الكتب بنفس العدد والنص موجود في الكتب السياوية السابقة، وثابت عند أهل الكتاب وأهل الأديان السالفة، ولذا لو أن أحدا من أهل الكتاب أسلم، صار شيعيا، وهذا ما ينص عليه ابن تيمية في منهاج السنة.

#### قال أمير المؤمنين ١١٤ جاز بالحسنة وتجاوز عن السيئة ما لم يكن ثلما في الدين أو وهنا في سلطان الإسلام ).

#### 

ويستحب زيارة الحسين (﴿ فَي لَيلَة الفَطْر، وروي فِي ذَلَكَ فَضَلَ كَبِير، فَعَن أَبِي عَبِد الله الصادق (﴾ قال: (من زار الحسين (﴾ في ليلة من ثلاث غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، فقيل: أي الليالي جعلت فداك؟ قال: ليلة الفطر، أو ليلة الأضحى، أو ليلة النصف من شعبان).

#### هلاك عمرو بن العاص:

في الأول من شوال المكرم سنة (١٤هـ)، (وقيل: ٤٣هـ) أهلك الله تعالى عدو الله سبحانه وأهل البيت عليهم السلام وأحد فراعنة هذه الأمة عمرو بن العاص في مصر، وعمره ٩٠ سنة.

وكانت أمه من بغايا الجاهلية، وقد زنى بها أبو لهب وأمية بن خلف وهشام بن المغيرة وأبو سفيان والعاص بن وائل في طهر واحد فحملت بعمرو بن العاص فتنافسوا عليه واختارت أمه أن تلحقه بالعاص بن وائل لأنه أقدر على دفع النفقة من غيره مع أنه كان شديد الشبه بأبي سفيان، ومن يكون هكذا حاله وحال نسبه لا تستغرب عداوته لأهل البيت (على).

أبوه العاص بن وائل السهمي، وهو الأبتر بنص الذكر الحميد (إن شانئك هو الأبتر)، وعليه أغلب أقوال المفسرين.

روي أن أباه العاص بن وائل كان إذا ذكر رسول الله(ﷺ) قال: دعوه فإنها هو رجل أبتر لا عقب له، لو قد مات لانقطع ذكره واسترحتم منه، فأنزل الله(عز وجل) في ذلك: (إنا أعطيناك الكوثر).

ولذلك سماه أمير المؤمنين ( الأبتر بن الأبتر، وذلك في كتاب منه ( اليه الله الله قال : من عبد الله علي أمير المؤمنين إلى الأبتر بن الأبتر عمرو بن العاص بن وائل، شانئ محمد وآل محمد في الجاهلية والإسلام.

#### غزوة قرقرة الكدر:

في الأول من شوال المكرم سنة (٢هـ)، غزوة قرقرة الكدر، وقيل: في النصف من المحرم. وهو موضع بناحية معدن بني سليم قريب من الأرحضية، وراء سد معونة، وبين المعدن وبين المدينة ثيانية بر د.







#### قال أمير المؤمنين إن : (جمال السياسة العدل في الإمرة والعفو مع القدرة ).

#### مقتل المتوكل العباسي لعنه الله:

في الليلة الرابعة من شوال (٤ شوال المكرم) سنة (٢٤٧هـ)، كان مقتل المتوكل العباسي لعنه الله، بأمر أبنه محمد المنتصر بالله. وكان اكفر بني العباس، منع زيارة الحسين عليه السلام، وزيارة قبر الإمام علي عليه السلام سبعة عشر مرة. وكانت مدة خلافته ١٤ سنة وعشرة أشهر وثلاثة أيام، وعمره ٤١ سنة

#### غزوة حمراء الأسد:

في السادس عشر من شهر شوال المكرم وقيل في الثامن منه سنة (٣هـ)، كانت غزوة حمراء الأسد (موضع على ثمانية أميال من المدينة)..

لما انصرف أبو سفيان وأصحابه من غزاة أحد فبلغوا الروحاء ندموا على انصرافهم عن المسلمين وتلاوموا، قالوا: لا محمد قتلتم، ولا الكواعب أردفتم، قتلتموهم حتى إذا لم يبق إلا الشريد تركتموهم، ارجعوا فاستأصلوهم.

وإنها خرج رسول الله (ص) ليرهب العدو، وليبلغهم أنه خرج في طلبهم فيظنوا به قوة فخرج في سبعين رجلاً حتى بلغ حمراء الأسد فمر برسول الله (ﷺ) معبد الخزاعي وكانت خزاعة مسلمهم وكافرهم عينة رسول الله (ﷺ) بتهامة صفقتهم معه لا يخفون عنه شيئاً، ومعبد يومئذ مشرك، فقال: يا محمد لقد عزّ علينا مصابك في قومك وأصحابك ثم خرج من عند رسول الله حتى لقي أبا سفيان ومن معه بالروحاء وأجمعوا الرجعة إلى رسول الله فلما رأى أبو سفيان معبداً قال: ما وراءك يا معبد؟ قال: محمد قد خرج في أصحابه يطلبكم في جمع لم أر مثله قط قال: ويلك ما تقول؟

تريدون؟ قالوا: نريد المدينة نريد الميرة، فقال: فهل أنتم مبلغون عنى محمداً رسالة أرسلكم بها إليه، وأحمل لكم إبلكم هذه زبيباً بعكاظ غدا إذا وافيتمونا؟ قالوا: نعم، قال: إذا جئتموه فأخبروه أنا قد اجتمعنا

الكرة إليه وإلى أصحابه لنستأصل بقيتهم.

وانصرف أبو سفيان، ومر الركب برسول الله ( وهو بحمراء الأسد فأخبروه بقول أبي سفيان، فقال رسول الله ( وأصحابه: حسبنا الله ونعم الوكيل، ثم انصرف رسول الله (ص) بعد الثالثة إلى المدينة.

#### وفاة عضد الدولة الديلمي:

في الثامن من شهر شوال المكرم سنة (٣٧٢هـ)، توفي السلطان عضد الدولة الديلمي، وعمره ٤٨ سنة، وكان شديد الرسوخ في التشيع، ومن بنائه: قبر مولانا أمير المؤمنين ( الحسن الحسن الحسن .

قال الذهبي: عضد الدولة، السلطان أبو شجاع فناخسرو، صاحب العراق وفارس، ابن السلطان ركن الدولة حسن بن بويه الديلمي وكان بطلاً شجاعاً مهيباً، نحوياً أديباً عالماً، وكان شيعياً جلداً أقام شعار الرفض ومأتم عاشوراء تملك العراق خسة أعوام ونصف مات ببغداد ونقل فدفن في النجف.

#### موقف نسيبة بنت كعب في أحد وثباتها:

كانت نسيبة بنت كعب المازنية عمن ثبت في أحد، والتي حدثت في الخامس عشر من شوال سنة (٣هـ)، حيث بقيت مع رسول الله (ﷺ)، وكان ابنها معها، فأراد أن ينهزم ويتراجع، فحملت عليه فقالت: يا بني إلى أين تفر؟ عن الله ورسوله؟ فردته فحمل عليه رجل فقتله، فأخذت سيف ابنها، فحملت على الرجل فضربته على فخذه فقتلته، فقال رسول الله(ﷺ): (بارك الله عليك يا

ونظر رسول الله (ﷺ) إلى رجل من المهاجرين قد ألقى ترسه خلف ظهره وهو في الهزيمة، فناداه: (يا صاحب الترس ألق ترسك ومر إلى النار) فرمى بترسه، فقال رسول الله (ﷺ): يا نسيبة خذي الترس، فأخذت الترس، وكانت تقاتل المشركين. فقال رسول الله (ﷺ): (لمقام نسيبة أفضل من مقام فلان وفلان وفلان).

### وفاة أبي الصلت الهروي:

وفي السابع عشر من شهر شوال المكرم سنة (٢٠٧هـ)، توفي الثقة الجليل أبو الصلت الهروي.

قال النجاشي: عبد السلام بن صالح أبو الصلت الهروي روى عن الرضا (ﷺ)، ثقة، صحيح الحديث، له كتاب (وفاة الرضا (ﷺ)).

وذكره ابن حجر فقال: سكن نيسابور ورحل في الحديث إلى الأمصار، وخدم على بن موسى الرضا (ﷺ).

وفي إيران قبران ينسبان إليه، أحدهما خارج مدينة مشهد، والآخر في بوابة ري قم.

وهناك مناسبات كثيرة ومهمة قد تم ذكرها في السنتين السابقتين لشهر شوال فمن أراد الاطلاع فليراجع.



#### اسمه وكنيته ونسبه:

أبو المطرف، سليمان بن صرد بن الجون بن أبي الجون بن منقذ بن ربيعة بن أصرم الخزاعي.

#### و لإدته:

لم تُحدّد لنا المصادر تاريخ ولادته ومكانها، إلّا أنّه من أعلام القرن الأوّل الهجري.

#### جوانب من حياته:

\* عـده الشيخ المفيد( على من المجمعين على خلافة على ( الله على الل

\* اشتركُ مع الإمام على (ﷺ) في حرب صفّين، وقتل في صفّين أحد أبرز فرسان جيش معاوية، وهو: حَوشب ذو ظليم الألهاني.

\* كان من الأشخاص الذين راسلوا الإمام الحسين ( إن ) و طلبوا منه القدوم إلى الكوفة ، بعد أن تسلم يزيد دفّة الحكم. \* كان من الأشخاص الذين سجنوا في الكوفة بأمر عبيد الله بن زياد، قُبيل مجيء الإمام الحسين ( إلى كربلاء . (ختلف في هذا القول) .

"عن عون بن أبي جحيفة قال: أتى سليان بن صرد عليا أمير المؤمنين (إلله) بعد الصحيفة، ووجهه مضروب بالسيف، فلي نظر إليه على (إلله) قال: (... فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَتْطَر وَمَا بَدُّلُوا تَبْدِيلاً ). سورة الأحزاب: آية ٢٣. فأنت ممن ينتظر وممن لم يبدل، فقال: يا أمير المؤمنين، أما لو وجدت أعوانا ما كتبت هذه الصحيفة أبدا. أما والله لقد مشيت في الناس ليعودوا إلى أمرهم الأول في وجدت أحدا عنده خير إلا قليلا). وقعة صفين لابن مزاحم المنقري: ص١٥٥.

#### نص كلام السيد الخوئي في صحبته...

(وعده الشيخ في رجاله (تارة) في أصحاب رسول الله (ﷺ)، (وأخرى) في أصحاب على (ﷺ)، قائلا: (سليان بن صرد الخزاعي المتخلف عنه يوم الجمل المروى عن الحسن (ﷺ)،

وعن ابن نها في شرح الثار أنه أول من نهض بعد قتل الحسين طالبا بثاره (ه).

أقول: لا ينبغي الاشكال في جلالة سليان بن صرد، وعظمته، لشهادة الفضل بن شاذان بذلك، وأما تخلفه عن أمير المؤمنين (إ) في وقعة الجمل فهو ثابت، ولعل ذلك كان لعذر أو بأمر من أمير المؤمنين (إ)، فإن ما روي عن كتاب صفين لنصر بن مزاحم، عن أبي عبد الله سيف بن عمر، عن إسهاعيل بن أبي عمرة، عن عبد الرحمان بن عبيد بن أبي الكنود، من عتاب أمير المؤمنين عليه السلام، وعذله سليان بن صرد في قعوده عن نصرته بعد رجوعه (إ) من حرب الجمل لا يمكن تصديقه لان عدة من رواته لم تثبت وثاقتهم، على أنه لي يمكن تصديقه لان عدة من رواته لم تثبت وثاقتهم، على أنه فلعل القصة مكذوبة عليه كها احتمله الشيخ (أ). ثم إن ما ذكره الشيخ – من كون سليان بن صرد من أصحاب رسول ذكره الشيخ – من كون سليان بن صرد من أصحاب رسول الفضل بن شاذان بأنه من التابعين...). معجم رجال الحديث للسيد الفضل بن شاذان بأنه من التابعين...). معجم رجال الحديث للسيد

مكاتبت للإمام الحسين (ﷺ): إن أهل الكوفة اجتمعوا في دار سليمان بن صرد الخزاعي فكاتبوا الإمام الحسين (ﷺ): (من سليمان بن صرد والمسيب بن نجية ورفاعة بن شداد وحبيب بن مظاهر وشيعته المؤمنين والمسلمين من أهل الكوفة: (سلام عليك، أما بعد فالحمد لله الذي قصم عدوك الجبار العنيد، الذي انتزى على هذه الأمة فابتزها أمرها، وغصبها فيئها، وتأمر عليها بغير رضى منها، ثم قتل خيارها، واستبقى شرارها، وجعل مال الله دولة بين جبابرتها وعتاتها، فبعدا له شرارها، وجعل مال الله دولة بين جبابرتها وعتاتها، فبعدا له أن بعدت ثمود، إنه ليس علينا بإمام، فأقبل لعل الله أن

#### قال أمير المؤمنين ﷺ:(حاربوا أنفسكم على الدنيا واصرفوها عنها فإنها سريعة الزوال كثيرة الزلزال وشيكة الانتقال).



يجمعنا على الحق بك، والنعمان بن بشير في قصر الإمارة لسنا نجمع معه في الجمعة، ولا نخرج معه إلى عيد، ولو قد بلغنا أنك قد أقبلت إلينا أخر جناه حتى نلحقه بالشام إن شاء الله). مناقب آل أي طالب لابن شهر آسوب:ج٣،ص٢٤١.

#### قيادته لثورة التوّابين:

بالنخيلة إلى الكوفة تلاقت الشيعة بالكوفة بالندامة والتلاوم ورأت أن قد أخطأت خطأ كبيراً وأنه لا يغسل عارهم والإثم عليهم إلا قتّل من قتل الإمام الحسين (إلله ) فاجتمعوا بالكوفة في منزل سليمان بن صرد إلى خمسة نفر من رؤساء الشيعة سليمان بن صرد الخزاعي والمسيب بن نجبة الفزاري وعبد الله بن سعد بن نفيل الأزدي وعبد الله بن وال التيمي تيم بكر بن وائل ورفاعة بن شداد البجلي وكانوا من خيار أصحاب الإمام على عليه السلام.....واختير (رض) قائداً وزعياً لثورة التوّابين في الكوفة ضدٌ بني أمية والمتواطئين معهم، وقد أطلق على جماعته لقب «التوّابونّ»، وكان شعارهم «يا لثارات الحسين»... ودعا (رضي الله عنه) الناس في السر إلى أن هلك يزيد بن معاوية سنة ٦٤ فجاء إلى سليمان أصحابه وطلبوا الوثوب على عمرو بن حريث خليفة ابن زياد على الكوفة والطلب بثار الإمام الحسين (١١١) فقال سليان لا تعجلوا إني رأيت قتلة الإمام الحسين (إلا) هم أشراف الكوفة وفرسان العرب ومتى علموا ما تريدون كانوا أشد الناس عليكم ونظرت فيمن تبعنى منكم فعلمت أنهم لو خرجوا لم يدركوا ثأرهم وكانوا جزراً لعدوهم بثوا دعاتكم ففعلوا واستجاب لهم ناس كثير بعد هلاك يزيد.... ولما أراد سليان الشخوص سنة ٦٥ هـ بعث إلى رؤوس أصحابه فأتوه فلم أهل ربيع الآخر خرج فلمّا أتى النخيلة دار في الناس فلم يعجبه عددهم فأرسل حكيم بن منقد الكندي والوليد بن عصبر الكناني فناديا في الكوفة يا لثارات الحسين (١١٤)، فكاناً أول خلق الله دعيا بذلك فاتاه نحو مما في عسكره، ثم نظر في ديوانه فوجدهم ستة عشر ألفا ممن بايعه فقال: سبحان الله ما وافانا من سنة عشر ألف إلا أربعة آلاف!.... فقام إليه المسيب بن نجبة فقال: إنه لا ينفعك الكاره ولا يقاتل معك إلا من أخرجته المحبة فيلا تنتظر أحيدا وجيد في أمرك قيال: نعم ما

رأيت، ثم قام سليان في أصحابه فقال: أيها الناس من كان خرج يريد بخروجه وجه الله والآخرة فذلك منا ونحن منه، ومن كان إنها يريد الدنيا فوالله ما يأي في فأخذه وغنيمة نغنمها ما خلا رضوان الله وما معنا من فلا منه و لا فضة و لا متاع ما هو الا سيوفنا على عواتقنا وزاد قدر البلغة، فتنادى أصحابه من كل جانب: إنا لا فلب الدنيا...).أعيان الشيعة لسيد عسن الأمين: ح٧،٠٠٠٠. معركة عين الوردة: جمع (رضي الله عنه) أصحابه في معركة عين الوردة: جمع (رضي الله عنه) أصحابه في النخيلة، وفي ٥ ربيع الثاني ٥٦ هانطلق بهم وهم أربعة لانيارة قبر الإمام الحسين (هي)، وتجديد العهد معه. وبعد كرب لاء خرج إلى الأنبار، ثم إلى القيارة وهيت وقرقيسيا، ثم إلى منطقة عين الوردة.

التقى جيشه بجيش عبيد الله بن زياد، الذي كان ذاهباً إلى العراق لإخماد الاضطرابات التي قام بها الشيعة ضد بني أُمية هناك، وكان هذا الجيش يبلغ عشرين ألفاً، ودارت هناك معركة كبيرة، وضرب فيها سليان وأصحابه أروع أمثلة البطولة والصمود والتضحية الكامل في التاريخ لابن الأثير:ج٤،ص١٨٣٠.

#### شهادته:

ورأى سليهان (رض) ما لقي أصحابه فنزل ونادى: عباد الله من أراد البكور إلى ربه والتوبة من ذنبه فإليّ، ثم كَسَر جِفْنَ سيفه ونزل معه ناس كثير وكسروا جفون سيوفهم، ومشوا معه فقتلوا من أهل الشام مقتلة عظيمة وأكثروا الجراح، فبعث الحصين الرجال ترميهم بالنبل واكتنفتهم الخيل والرجال،...واستشهد سليهان رحمه الله في ٢٥ جمادى الأولى ٦٥ه، على أثر سهم أصابه به يزيد بن الحصين بن نمير بمنطقة عين الوردة، ودُفن بها، وكان عمره يوم أستشهد ٩٣ سنة. أعيان الشبعة لسيد عسن الأمين: ٧٠، ص٠٠٠.





(يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غِلاظٌ شِدَادٌ لا يَعْصُونَ الله مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ). سورة النحريم:آبة٢.

تعتبر الأسرة أهم وأخطر بيئة في صياغة الإنسان، وتكوينه النفسي والسلوكي، النذي سيترك آثاره في مجتمعه الذي يعيش فيه، وعلماء الاجتماع على تباين مذاهبهم يجمعون على أن الأسرة عهاد المجتمع، وأنها إذا قامت على أسس قويمة سليمة، استقرت أحوال المجتمع وتوطدت أركانه، وإذا وهنت قواعد الأسرة، ولم يتحقق لها أسباب القوة على اختلافها اضطربت حياة المجتمع واختل توازنه. إن الأسرة هي الخلايا الأولى التي يتألف منها المسم، وبفسادها يدب إليها السقم والانحلال.

ومنذ وقت بعيد.. مبكّر ومبكر جدا.. دق الإمام جعفر الصادق (ﷺ) جرس الإنذار في بيوتنا كلّها.

فعن جميل بن دراج عن أبي عبد الله (بادروا أحداثكم بالحديث قبل أن تسبقكم إليهم المرجئة). تهذيب الأحكام للشيخ الطوسى: ج ٨، ص ١١٠.

قبل أن يسبقكم إليهم المرجئة: وهو ما يمكن الاصطلاح عليه بنظرية (نفي الفراغ)، فيا لم يملأ - أي فراغ تربوي - بالصحيح الصالح يملأ بالسقيم الطالح، أما رأيت لو أنّك تركت حديقة المنزل دون عناية ومتابعة لاحتلّت الأعشابُ والحشائش الضارة والطفيليات أرضَ الحديقة في غزو يوحي بالابتلاع والاستحواذ؟!

يقول الإمام على (ﷺ): (إِنَّمَا قَلْبُ الْحُدَثِ كَالْأَرْضِ اَخُالِيَةٍ مَا أُلْقِيَ فِيهَا مِنْ شَيْءٍ قَبلَتْهُ فَبَادَرْتُكَ بِالْأَدَبِ فِيهَا مِنْ شَيْءٍ قَبلَتْهُ فَبَادَرْتُكَ بِالْأَدَبِ فَيهَا مَنْ الْأَمْرِ مَا قَدْ لِتَسْتَقْبل بِحِدِّ رَأْيكَ مِنَ الْأَمْرِ مَا قَدْ كَفَاكَ أَهْلُ التَّجَارِبِ بُغْيَتَهُ وَ تَحْرِبَتَهُ فَتَكُونَ قَدْ كُفِيتَ مَثُونَةَ الطَّلبِ فَعُونِيةَ الطَّلبِ وَعُوفِيتَ مِنْ عِلاَجِ التَّحْرِبَةِ فَأَتَاكَ وَعُوفِيتَ مِنْ عِلاَجِ التَّحْرِبَةِ فَأَتَاكَ وَعُوفِيتَ مِنْ عَلاَجِ التَّحْرِبَةِ فَأَتَاكَ وَعُوفِيتَ مِنْ عَلاَجِ التَّحْرِبَةِ فَأَتَاكَ مِنْ ذَلِكَ مَا قَدْ كُنَّا فَأْتِيهِ وَاسْتَبَانَ

لَكَ مَا رُبَّهَا أَظْلَمَ عَلَيْنَا مِنْهُ). بهج البلاغة خطب الإمام على (ﷺ): ج٣، ص٤٠. وعليه لابد من الإسراع بتربية الصبي قبل ان يقسو قلبه وتتكلّس مشاعره ويشتغل عقله بغير ما ينبغي. انظر إلى تشبيه (قلب الصبي) بد (الأرض الخالية) الجاهزة لأن تغرس فيها ما الخالية) الجاهزة لأن تغرس فيها ما تشاء، إنه تشبيه من سيد الموحدين ومربي الأمة بعد النبي الأكرم صلى الله عليه وآله.

المُرجئة اليوم: كلّ تيار منحرف، أو فئة ضالة، أو مدرسة أخلاقية هابطة، أو توجه إفسادي فاضح، أو قناة فضائية مسمومة، أو موقع إباحي هو (مرجئة)، أي فرقة أو فريق مارق لا يلتزم النهج الإسلامي المحمدي الأصيل. فها لم يملؤه (الرحمن) بالطيب الصالح يملؤه (الشيطان) بالخبيث الفاسد.. فلنبادر قبل فوات الأواني.

العدد (٣٤) لشهر شوال المكرم سنة ١٤٣٧هـ



- \* اغتنم وقت ما بين الصلاتين للحديث مع ابنك.. إنه أنسب الأوقات.
- \* اغتنام فرصة الذهاب إلى المدرسة والعودة منها في السيارة أو في الرحلات العائلية حتى القصيرة منها...لتقديم ولو مفهوم تربوى واحد
  - \* استدعه إلى غرفتك. أو اذهب إليه إلى غرفته عند الضرورة.
- \* لا أجد أن أوقات مشاهدة التلفاز أو تناول الطعام أو الدراسة مناسبة لحديث تربوي، لا تقل كلمتك والبال مشغول بغيرها،
- ربم بعد الفراغ من الطعام وأنتم جلوس على المائدة.. أو للتعليق السريع على مشهد أو موقف تلفازي سلبي أو حتى إيجابي.
- \* الدعوة إلى جلسة طارئة إذا استدعى الأمر التنبيه على أو مناقشة مسألة عامة تهم الجميع. \* اصطحاب الأولاد إلى مجالس الوعظ والذكر، فرّب وعظ يأتي من غريب يكون له وقع أكبر من وعظ القريب وقد يعزّزه ويرسخه.
- \* التجربة تقول: إذا اتسعت مساحة التعليم والتربية والمتابعة تقلصت مساحة اللوم وعض الأصابع والندم وجلد الذات وتأنيب الضمر.



لا زال الكلام في قصة أصحاب القرية....وقلناً إن هذا المجاهد عندما أنتهي من استعراض تلك

الاستدلالات والتبليغات المؤثرة أعلن لجميع الحاضرين ﴿إِنِّي آمَنْتُ بِرَبِّكُمْ فَاسْمَعُون . سورة يسس:آية ٢٥

ولكن لننظر ماذا كان رد فعل هؤلاء القوم إزاء المؤمن الطاهر؟. القرآن لا يصرح بشيء حول ذلك، ولكن يستفاد من طريقة الآيات التالية بأنهم ثاروا عليه وقتلوه.

نعم فإن حديثه المثير والباعث على الحياس والمليء بالاستدلالات القوية الدامغة، والملقتات الخاصة والنافذة إلى القلب، ليس أنها لم يكن لها الأثر الايجابي في تلك القلوب السوداء المليئة بالمكر والغرور فحسب، بل إنها على العكس أثارت فيها الحقد والبغضاء وسعرت فيها نار العداوة، بحيث إنهم نهضوا إلى ذلك الرجل الشجاع وقتلوه بمنتهى القسوة والغلظة. وقيل إنهم رموه بالحجارة، وهو يقول: (اللهام أهد قومي)، حتى قتلوه. تفسير القرطبي، ج ١٥، ص ١٨. وفي رواية أخرى أنهم وطئوه بأرجلهم حتى مات بحار الأنوار للمجلسي:ج١٤،ص٢٤٣.

ولقد أوضح القرآن الكريم الحقيقة بعبارة جِيلة مختصرة هي ﴿قِيلَ وهـذا التعبير ورد في خصوص شهداء طريق الحق في آيات أخيرى من القرآن الكريس ﴿ وَلا تَخْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي اللَّهِ اللهُ أَمْوَاتاً بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّم 

والجدير بالذكر والملاحظة أن هذا التعبير يدلل على أن دخوله الجنة كان مقترنا باستشهاده، بحيث أن الفاصلة بين الاثنين قليلة إلى درجة أن القرآن المجيد بتعبيره اللطيف ذكر دوره بدلا عن شهادته، فها أقرب طريق الشهداء إلى السعادة الدائمة!

إذن فان روح ذلك المؤمن الطاهر، عرجت إلى الساء إلى جوار رحمة الله وفي نعيم الجنان، وهناك لم تكن له سُوى أمنية واحدة ﴿... قَالَ يَا لَيْتَ قُوْمِـي يَعْلَمُــونَ ﴾. سورة يـــس:آية٢٦. يا ليت قومي يعلمون بأي شيء ﴿بَا غَفَــرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِـــى مِــنْ الْمُكْرَمِــينَ ﴾. سورة يسس:آية ٢٧. وفي حديث عن

الرسول ( المقيد ) فيا يخص هذا المؤمن: (إنه نصح لهم في حياته وبعد موته). تفسير القرطبي:ج٥١،ص٠٢.

وعلى كل حال فقد كان هذا مآل هذا الرجل المؤمن المجاهد الصادق الذي أدى رسالته ولم يُقصر في هماية الرسل الإلهيين وأرتشف في النهاية كأس الشهادة، وقفل راجعاً إلى جوار رحمة

ربه الكريم. عاقبة القوم الظالمين:

رأينا كيف أصر أهالي مدينة أنطاكية على مخالفة الإلهيين والآن لننظر ماذا كانت نتيجة عملهم ؟

القرآن الكريم يقول في هذا الخصوص: ﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ جُندِ مِنْ السَّمَاءِ وَمَا

كُنَّا مُنزِلِينَ ﴿ سورة يَسس:آية ٢٨ . فلسنا بحَاجة إلى تلك الأمور وأساسا فأنه ليس من سنتنا لأهلاك قوم ظالمين أن نستخدم جنود من السماء لان إشارة واحدة كانت كافية للقضاء عليهم جميعا وإرسالهم إلى ديار العدم والفناء، إشارة واحدة كانت كافية لتبديل عوامل حياتهم ومعيشتهم إلى عوامل موت وفناء وفي لحظة خاطفة تقلب حياتهم عاليها سافلها.

ثم يضِيف تعالى: ﴿ إِنْ كَانَتْ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ ﴾. سورة يــس:آية ٢٩.

هـل إن تلـك الصيحـة كانـت صـدى صاعقة نزلت من الغيوم على الأرض وهـ وت كل شيء ودمـرات كل عمران موجود وجعلت القوم من شدة الخوف والوحشة يستسلمون للموت؟ أو إنها كانت صيحة ناتجة عن زلزلة خرجت من قلب الأرض فضجت في الفضاء بحيث إن موج انفجارها أهلك الجميع.

أيا كانت فإنها لم تكن سوى صيحة لم تتجاوز اللحظة الخاطفة في وقوعها، صيحة أسكتت جميع الصيحات، هزة أوقفت كل شيء عن التحرك وهكذا قدرة الله سبحانه وتعالى، وهكذا هو مصير قوم ضالين لا ينفع فيهم. والحمد لله رب العالمين.

### قال أمير المؤمنين ﷺ:(خير الناس من أخرج الحرص من قلبه وعصى هواه في طاعة ربه).



يُنقل عن العالم الكبير الشيخ زين الدين المازندراني رحمه الله، الذي كان من المراجع الكبار قبل قرنٍ من الزمان تقريباً، أنه قصد زيارة الإمام الحسين ( الم الله عليه علم علم علم علم علم الم الله علم علم الله علم ال

قال له الشيخ: إنني الآن لا أحمل معي من المال شيئاً، فإذا رجعت من الحرم الشريف تعال إلى داري حتى أعطيك ما تحتاجه.

لكنه أخذ يصر في طلبه، ولما لم ير من الشيخ جواباً بصق في وجه الشيخ، مما سبب إثارة الذين كانوا معه، فأرادوا تأديبه وضربه، لكن الشيخ منعهم عن ذلك، ومسح بيده البصاق الذي كان على وجهه، وقال: إني أرجو أن لا تمس وجهي الناريوم القيامة ببركة بصاق واحد من ذرية رسول الله ( وه بالله السيد وقال: تعال إلى البيت بعد رجوعي من الحرم حتى أعطيك ما قسم الله لك، وذهب إلى الحرم الشريف. وفي هذا الصدد ننقل كلام للإمام على ( إلى التعم الفائدة أكثر.

قال الإمام علي (إلى): (الصّبرُ أن يحتَمِلَ الرّجلُ ما ينُوبُهُ و يكظِمَ ما يُغضِبهُ). عيون الحكم والمواعظ للواسطي: ٥٦٥. وعنه (إلى): (الصَّفْحُ أن يَعْفُوَ الرجل عمّا يُجْنى عليه ويَحْلُمَ عمّا يُغيظُهُ). عيون الحكم والمواعظ للواسطي: ٥٦٠.

#### قال أمير المؤمنين ﷺ:(خير الأمور ما سهلت مبادئه وحسنت خواتمه وحمدت عواقبه).

في عهد موسى (عليه الصلاة والسلام) كليم الله عاشت أسرة فقيرة. مكونه من زوجين قد أخذ منهم الفقر مأخذه.... سنين طويله يعانون قساوة العيش على مضض.

وبينها كانوا مضطجعين على فراشهم...سألت الزوجة زوجها قائلة:

يا زوجي أليس موسى نبي الله، وكليمه؟

قال لها: نعم

قالت له: إذاً لماذا لا نذهب إليه، ونشكوا له حالنا وما أصابنا من فقر، ونطلب منه أن يُكلُّم ربه عن حالنا، ويسأله أن يغنينا من فضله؛ كي نعيش ما بقي من عمرنا في هناء ورغد من العيش

فقال الرجل: نعم الرأى يا امرأة.

فلما أصبح الصبح ذهبا إلى نبى الله وكليمه (عليه أفضل الصلاة والسلام)، وشكا له حالهما، وطلبا منه أن يكلم ربه أن يغنيهم.

فذهب موسى ( على أللقاء ربه وكلمه عن حال تلك الأسرة، وهو السميع العليم سبحانه لا تخفى عليه مثقال ذرة في السهاوات والأرض.

فقال الله لموسى: يا موسى، قل لهم إني سوف أغنيهم من فضلي ولكن لمدة عام واحد فقط...فإذا انقضى العام عادوا لما كانوا عليه من فقر.

فذهب موسى (على) وبلغهم بأن الله قد استجاب لهم، وأنه سوف يغنيهم...ولكن لمدة عام واحد فقط. فاستبشر الزوجان، وسرّوا سروراً عظيماً.

فإذا بالأرزاق تأتيهم من حيث لا يعلمون. وصاروا من أغنياء القوم، وبدأت حياتهم تتغير، وعاشوا في رغد من العيش.

فقالت الزوجة: يا رجل. تذكّر إننا سننعم لمدة عام، وبعد انقضاء المدة سوف نعود لفقرنا.

فقالت له: إذاً لماذا لا نقوم باستخدام هذا المال، ونصنع لنا معروفا عند الناس، فإذا مرّ العام، وعدنا إلى فقرنا.. ذكر الناس معروفنا الذي صنعناه لهم.. فيعطونا، ولا يردونا إن طلبنا منهم قوت.

فقال الزوج: أصبتي يا امرأة...

فقاموا ببناء منزل على مفترق طرق المسافرين، وجعلوا في كل واجهة من المنزل باباً مشرفاً على الطريق. وكانت سبع طِرق، فَفتحوا سبعة أبواب، وأُخذوا يقومون باستقبال الغادي والرائح، ويصنعون الطعام لهم ليلا ونهارا

وظلوا يشتغلون.. وتمرّ الأيام، والشهور.

وموسى ( الله عنا أمل حالهم. يوماً بعد يوم.

انقضى العام.. وهم على حالهم، ومنشغلين بصنع الطعام وإكرام الضيف، حتى إنهم نسوا تلك المهلة التي حددها لهم ربهم.

مرّ العام، ودخل عليهم عام جديد.. وهم على ما هم عليه لم يفتقروا.

فتعجب موسى (على)، وكلم ربه، وقال: يأرب قد اشترطت عليهم عاماً واحداً فقط، والآن هم في عام جديد ولم يفتقروا.. فقال المولى سبحانه الكريم: يا موسى، فتحت هم باب من أبواب رزقى، ففتحوا سبعة أبواب يرزقون فيها عبادى.

يا موسى.... استحييت منهم.

يا موسى أيكون عبدى أكرم منى.

سبحانك يا أكرم من كل كريم. ويا أرحم من كل رحيم..

هكذا هي المرأة الصالحة..

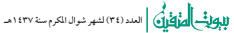
وهكذا يكون وراء كل عظيم امرأة

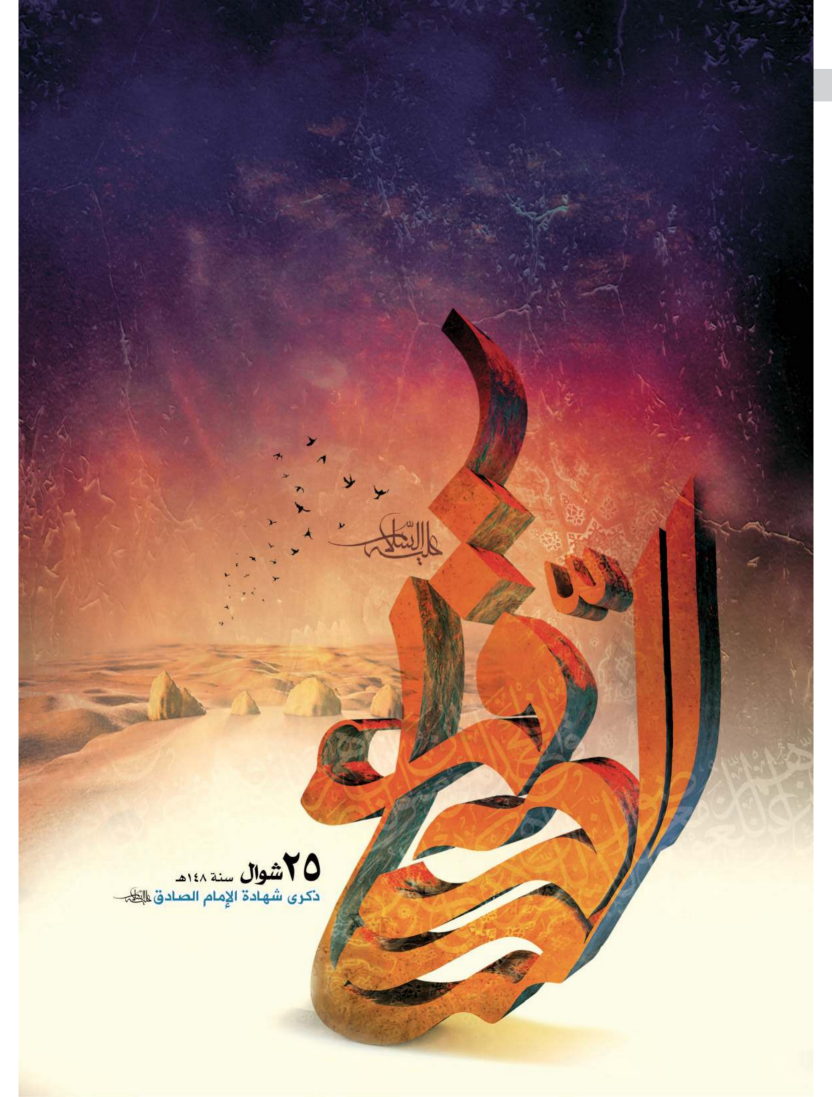
فأين نحن من هؤلاء

نسأل الله أن ينفع بنا.









قسم الشؤون الدينية شعبة التبليغ الديني





قسم الشُّؤُون الدينية / شُعبَة التَبليغ

www.imamali-a.com tableegh@imamali.net 07700554186