بسم الله الرحمن الرحيم

مدينة الطائف هي من المدن المهمة، التي تقع على المُنحدرات الشرقية لجبال السّروات على ارتفاع ١٧٠٠م فوق سطح البحر وتبعد عن مكة المكرمة ٦٨كم، وتبلغ مساحتها نحو ١٠٣٦ كيلومتراً مربعاً.

ويتميز موقع الطائف بأنه ملتقى للطرق الرئيسية القادمة من الجنوب والشيال والشرق والغرب، وقد أكسبها ذلك سمعة سياحية وتجارية وزراعية وعسكرية منذ القدم، وتشتهر الطائف بالزراعة ففيها تزرع بعض الفواكه كالرّمان والعنب والمشمش والتين الشوكى.

وأما سبب تسميتها بالطائف فقد اختلفت الروايات والحكايات، فعن أحمد بن محمد قال: قال أبو الحسن المناف : (أتدري لم سميت الطائف؟ قلت: لا، قال: إن إبراهيم المناف لا دعا ربه أن يرزق أهله من الثمرات قطع لهم قطعة من الأردن ـ اسم جبل بالشام ـ فأقبلت حتى طافت بالبيت سبعاً ثم أقرها الله في موضعها وإنها سميت الطائف للطواف بالبيت). الكافي: ج٤، ص٢٨٤.

وقيل: سميت الطائف لأنها في طوفان نوح السِّن انقطعت من الشام و هملها الماء وطافت بالأرض حتى أرست في هذا الموضع.

وقيل: كانت تسمى قديهاً «وج»، وسميت «الطائف» لما أطيف عليها الحائط، وهي ناحية ذات نخيل وأعناب ومزارع وأودية، وهي على ظهر جبل غزوان. مراصد الاطلاع: ج٢، ص٧٧٨.

وورد في جامع الأصول في أحاديث الرسول أنها إنها سميت بالطائف للحائط الذي بنته حولها ثقيف في الجاهلية، يقول أبو طالب عم الرسول على مادحاً قومه في حماية الكعبة مستشهداً بأهل الطائف ببناء الحائط للحاية من المهاجين:

حينا بيتنا من كل شر كما احتمت بطائفها ثقيف أتاهم معشرٌ كي يسلبوهم فحلت دون ذلكم السيوفُ أسباب الهجرة:

لقد فقد النبي الأعظم ﴿ والمسلمون نصيراً قوياً، وركناً شديداً من أركان الحماية المنبعة القائمة بوجه قريش وهو أبو طالب المنسخ فقد حدافع عن النبي ﴿ وعن دعوته الإلهية، بيده ولسانه، وولده،

لوسس قاعدة للمسلمين هناك، وأخذ يدعو أهلها إلى الإسلام. بداية الهجرة إلى الطائف:

بعد أن أذن الله لرسوله بالخروج من مكة إذ قد مات ناصره؛ خرج إلى الطائف، ومعه على الله الله وفي رواية أبي الحسن المدائني وزيد بن حارثة، وذلك لليال بقين من شهر شوال في السنة العاشرة للبعثة، فأقام في الطائف عشرة أيام، وقيل: شهراً، لا يدع من أشرافهم أحداً إلا جاءه، وكلمه، فلم يجيبوه، وخافوا على أحداثهم؛ فطلبوا منه أن يخرج عنهم، وأغروا به سفهاءهم؛ فجلسوا له في الطريق صفين، يرمونه بالحجارة، وعلى الله يدافع عنه، حتى شج في رأسه.

موقفأهل الطائف من هجرة الرسول اليهم وأسبابه:

لم يكن رد أهل الطائف على رسول الله بأفضل من رد أهل مكة؛ وذلك لأن أهل الطائف تربطهم علاقات تجارية وعقائدية وثيقة مع أهل مكة، مضافاً إلى صلة القربى بينها، فهم يرون مصيرهم مرتبطاً اقتصادياً واجتاعياً بغيرهم، لاسيها أهل مكة، وهم بحاجة إلى التقرب والتزلف إليهم، واستجلاب محبتهم ورضاهم، لما يتمتع به أهل مكة من مكانة عند العرب، وحتى لا يتعرضوا لضغط اجتاعي، أو حصار اقتصادي - كها جرى لبني هاشم - من قبل من يحيط بهم، لا سيها من المكيين، حيث السوق الرئيس لمنتجاتهم.

ثم إنه قد كان لهم صنم يقال له اللات، وكان له سدنة، ويزوره العرب فكانت لهم مكانة دينية أيضاً بين العرب يهتمون جداً بالمحافظة عليه، وبقبولهم لدعوة النبي شلسي سيفقدون هذه الميزة.

ومن هذا وذاك، نعرف السر في أنهم كانوا أشداء في مواجهة النبي ، وحريصين على إخراجه من بينهم بسرعة.

ويجدر الإشارة هنا: إلى أن عروة بن مسعود الثقفي كان كبيرا في قومه بالطائف وحتى عند قريش وهو أحد العظيمين اللذين عنتها قريش كما حكى القران ذلك في الآية الشريفة: ﴿وَقَالُوا لَوْلا نُزِلّ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنْ الْقَرْيَكَيْنِ عَظِيمٍ الزخرف: آية ٣٣، وهو جدعلي الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنْ الْقَرْيَكِيْنِ عَظِيمٍ الزخرف: آية ٣٣، وهو جدعلي الأكبر بن الحسين المنها من جهة أمه، آمن بالنبي ، واستأذنه في أن يرجع إلى قومه يدعوهم إلى الإسلام، فأذن له، فرجع فدعاهم إلى الإسلام، فأذن له، فرجع فدعاهم إلى الإسلام، فأذن له، فرجع فدعاهم إلى الإسلام، فقتله، فبلغ خبر قتله النبي فقال: يا لَبْتَ قَوْمِي النبي فقال: «هذا مثله كمثل صاحب يس قالَ: يا لَبْتَ قَوْمِي

إننا نلاحظ أن أهل الطائف قد خافوا على أحداثهم من دعوة النبي ، رغم أن النبي له لم يقم بينهم سوى فترة قصيرة جداً الأمر الذي يؤكد على أن الإسلام كان يجد سبيله بيسر وسهولة إلى العقول الصافية والنفوس البريئة وينسجم مع الفطرة السليمة، التي لم تتلوث بعد بالمفاهيم المنحرفة، ولم تطغ عليها المصالح الشخصية،

يُعْلَمُونَ بِما غَفَرَ لِي رَبِّي وجَعَلَنِي مِنَ المُكْرَمِينَ» تفسير أبن أبي حاتم: ج٠١٠/

إلا أن أهل الطائف أسلموا بعد ذلك في أواخر حياة النبي الله الله

فوفدوا عليه ه في عام الوفود، ولم يؤمنوا إلا بعد أن أدركوا: أنه لا

طاقة لهم بحرب من حولهم من العرب، فلا يخرج لهم مال إلا نُهب،

ولا إنسان إلا أُخذ.. (راجع: الكامل في التاريخ: ج٢، ص٢٨٣، السيرة النبوية

لدحلان: ج٣، ص٩).

الإسلام دين الفطرة:

والعواطف القبلية، وغير ذلك.

وكيف لا يجد سبيله إليها بيسر، وهو الدين القائم على الدليل والبرهان العقلي، والمنسجم مع الفطرة، وهو دين الضمير والوجدان الحي، وهنا أمور يجدر الإشارة إليها:

1- شخصية الرسول المسميزة وما يتمتع به من أخلاق رفيعة، وعطف وحنو كما عبر القران الكريم في الآية الكريمة: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَتِمَّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِاللَّوْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ النوبة: ١٢٨، مما جعل له مقبولية خصوصاً عند الشباب (والمعبر عنهم بالأحداث)، حيث تعتبر قاعدة الشباب ذات أهمية ودور كبرين في بناء حضارة الأمم والشعوب.

٢ - طريقة النبي هي في الدعوة إلى الإسلام برفق ولين، حتى قال الله تعالى فيه: ﴿ وَلَوْ كُنْتَ فَظاً غَلِيظَ الْقَلْبِ لانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ آل عمران: ١٥٩.

٣- اعتهاد النبي على اسلوب الدليل سواء العقلي أو غيره، بحيث لا يبقى مجال للطرف الآخر للطعن وعدم الاعتراف، لذا نجد أن المعاند عندما لا يجد ما يدفع به الحجة البالغة يلجأ إلى تشويه الحق ونشر الأباطيل، وهذا ما قامت به قريش تجاه دعوة النبي في فكانوا ينشرون الأكاذيب والأباطيل في القبائل ومنها أهل الطائف، وهذا ينشرون الأكاذيب والأباطيل في القبائل ومنها أهل الطائف، وهذا ...

لكل مشاكلها ومتاعبها، فأخذ مشركو قريش يسومون الرسول الله والمسلمين أبشع أنواع الاضطهاد، واشتد الضغظ عليهم، ومن هنا فقد كان لا بد من تحرك جديد، يعطي للدعوة دفعة جديدة، ويجعلها أكثر حيوية، وأكثر قدرة على مواجهة الأخطار المحتملة، لذا كان من الطبيعي أن يبحث الرسول الأكرم عن مكان آخر تتوفر له فيه حرية الحركة، والدعوة إلى الله، بعيداً عن إيذاء قريش ومكائدها وإيجاد وسيلة لرفع هذا الضغط عن المسلمين. فكان كل ذلك وسواه دافعاً إلى الهجرة، وله هجرات إلى بعض القبائل قبل الطائف كما ينقل المعتزلي في شرح النهج: ج٤، ص١٢٨، أولها خروجه إلى بني عامر بن صعصعة ومعه علي على وحده، فعرض نفسه عليهم وسألهم النصر وتلا عليهم القرآن، فلم يجيبوه، فعادا إلى مكة، وكانت مدة غيبته في هذه الهجرة عشرة أيام، وهي أول هجرة هاجرها بنفسه. وروى عن المدائني في كتاب الأمثال عن المفضل الضبي: أن

وعشيرته، وكل مواهبه وطاقاته، وضحّى من أجله بمركزه وماله 🖊

وعلاقاته الاجتماعية، فاعتقدت قريش أنه على سيضعف عزمه عن

مواصلة جهوده، بعد أن مات ناصره، فنالته بعد وفاة شيخ الأبطح

بأنواع الأذى، مما عجزت عنه في حياة عمّه العظيم، ووجدت الفرصة

للتنفيس عن حقدها، وصبّ جام غضبها على ذلك الذي ترى فيه سبباً

وروى عن المدائني في كتاب الامثال عن المفضل الضبي: ان رسول الله لما خرج عن مكة يعرض نفسه على قبائل العرب، خرج إلى ربيعة، ومعه على الشيشة وأبو بكر، وفي هذه الهجرة حصلت حادثة طريفة بين أبي بكر وغلام أسمه دغفل من ربيعة حيث أن الغلام أفحم أبا بكر فيها لا يسع المجال لذكرها. راجع شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج٤، ص١٢٦.

ثم هاجر الله الله بني شيبان، فها اختلف أحد من أهل السيرة أن علياً الله وأبا بكر كانا معه، وأنهم غابوا عن مكة ثلاثة عشر يوما، ولما لم يجدوا عند بني شيبان ما أرادوا من النصرة عادوا إلى مكة.

بعد ذلك استقر اختياره على الطائف؛ وذلك لأنها منطقة جبلية لا تبعد عن مكة كثيراً، ومناخها معتدل صيفاً وشتاءً، وفيها خصائص اقتصادية وتجارية جيدة، فكانت تنتج التمور والحبوب والرمان وغيرها من المواد، إلى غيرها من المؤهلات التي دعت الرسول الأعظم للله لاختيارها، فصمم على الهجرة إليها لكى

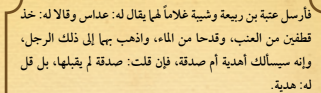
لحدث جرى في الأرض فعادوا إليها، وبحثوا عن الأمر، فوجدوا أن النبي الله قد بعث، فاستمعوا القرآن وآمنوا، فنزلت الآية. وفي رواية أخرى: أن إبليس أرسل جنوده ليكشفوا له الأمر، فعادوا إليه بنا بعثته الله

## هل كانت هذه الهجرة فاشلة ١٤.

ولربها يتساءل البعض: عن الفائدة لهذه الرحلة الفاشلة؟ وفي جوابه نقول: إن هذه الرحلة لم تكن فاشلة، كها يتصور البعض، فإن من الطبيعي أن تترك هذه الحادثة آثاراً إيجابية من نوع ما في أذهان من التقى بهم، وكلّمهم، وأن تثمر فيها بعد ثهارها المطلوبة والمرجوة منها، حيث أثّرت بشكل واضح في تهيئة الجو لإيهان ثقيف فيها بعد ذلك عندما قويت شوكة الإسلام، ولم تعد تخشى الضغوط الاقتصادية والاجتماعية عليها ممن حولها، ولا سيها من قريش بل أصبح الضغط من جانب المسلمين؛ لأن القبائل كانت تفد إلى النبي في فتعلن عن إسلامها، ويكتب لها كتاباً، ويشترط قطع العلاقات مع المشركين فأخافهم ذلك وأرعبهم.

وقد كانت قريش تشيع عن النبي الله أنه مجنون أو ساحر، أو كاهن إلخ، فها هو الله يتصل بالناس مباشرة، ويلمسون بأنفسهم حقيقة الأمر، ويتعرفون عن قرب على شخصيته وخصائصه، بحيث تسقط كل الإشاعات الكاذبة والمغرضة؛ وليصير الإيمان به وبرسالته وبنبوته أسهل وأيسر، وليصبح أكثر قوة وعمقاً ورسوخاً.

مسم الشؤون الدينية / شعبة النبيم www.imamali-a.com tableegh@imamali.net 07700554186



فمضى ووضعه بين يديه، فقال: هدية أم صدقة؟. فقال: هدية، فمد يده، وقال: بسم الله، وكان عداس نصرانياً، فلما سمعه عجب منه، وصار ينظره، فقال له: يا عداس من أين؟. قال: من أهل نينوى. قال: من مدينة الرجل الصالح أخي يونس بن متى. قال: ومن أعلمك؟ فأخبره بقصته، وبها أوحي إليه، فقال: ومن قبله؟ فقال: نوح ولوط، وأخبره بالقصة، فخر ساجدا لله، وجعل يقبل قدميه، هذا وسيداه ينظران إليه.

فقال أحدهما للآخر: سحر غلامك، فلما أتاهما قالا له: ما شأنك سجدت وقبلت يديه؟ فقال: يا أسيادي ما على وجه الأرض أشرف ولا ألطف ولا أخير منه. قالوا: ولم ذلك؟ قال: حدثني بأنبياء ماضية، ونبينا يونس بن متى، فقالا: يا ويلك فتنك عن دينك؟ فقال: والله إنه نبي مرسل. قالا له: ويحك عزمت قريش على قتله، فقال: هو والله يقتلهم ويسودهم ويشرفهم، إن تبعوه دخلوا الجنة، وخاب من لا يتبعه، فقاما يريدان ضربه فركض للنبي في وأسلم. (حلية الأبرار: ج١، ص٢٧) واللفظ للأول).

## إسلام نفر من الجن:

لما كان رسول الله عنه منصر فاً من الطائف إلى مكة، حتى إذا كان بموضع يقال له نخلة، قام في جوف الليل يصلي، فمر به نفر من جن أهل نصيبن فوجدوه يصلي ويتلو القرآن، فالتقى بهم، وقرأ عليهم القرآن فآمنوا به، ورجعوا إلى قومهم، مبشرين ومنذرين، فقص الله خبرهم في سورة الجن، قال تعالى: ﴿قُلْ أُوحِيَ إِلِيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنْ الْجُنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآناً عَجَباً \* يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنا بِهِ وَلَنْ الْجُنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآناً عَجَباً \* يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنا بِهِ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَداً ﴾ سورة الجن: آية ١-٢. ذكر هذا المعنى الطبرسي في عُمْر كَ بِرَبِّنَا أَحَداً ﴾ سورة الجن: آية ١-٢. ذكر هذا المعنى الطبرسي في عجمع البيان: ج٩، ص٤٥٥، زبدة التفسير للكاشاني: ج٢، ص٣٣٨. ولكن الظاهر: أن قضية الجن قد كانت في أوائل البعثة؛ حيث إن الروايات تذكر: أنه لما بعث النبي عنه حيل بين الجن وبين استراق الروايات تذكر: أنه لما بعث النبي عنه حيل بين الجن وبين استراق السمع في السياء، وأرسلت عليهم الشهب، ففهموا: أن ذلك إنها هو

عينه ما نجده اليوم من الأعداء تجاه مذهب أهل البيت المنافقة المحقة، حيث يحاولون نشر الكذب والأفتراءات حول أتباع أهل البيت (عليهم السلام) وقتلهم وتشريدهم، وما يحصل اليوم في بلدنا العزيز إلا صورة من تلك الصور التي عانى منها الإسلام وأهله: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَفْواهِهِمْ وَيَأْبَى اللهُ إِلاَّ أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرَهَ الْكَافِرُونَ ﴾ التوبة: ٣٢.

ونلاحظ أن أهل الطائف لم يمكنهم الرد على رسول الله ومناقشته، بل طلبوا منه أن يخرج من بينهم، وحاولوا أن يشوهوا صورته في أذهان أولئك الذين استمعوا إليه، وفي أذهان الصغار وكل من يحتمل أن تؤثر فيه دعوته هذا فاستعملوا ضده أساليب غير منطقية، تتميز بالإهانة والأذى، ثم السخرية والاستهزاء الجارح والمهين وهذا سلاح العاجز.

فقال بعضهم: اعلم أنه لا يقدر أن يصلحنا وهو قد أفسد قومه، فعمد إلى ثقيف بالطائف فوجد سادتهم جلوسا، وهم ثلاثة إخوة، فعرض عليهم الإسلام وحذرهم من النار وغضب الجبار.

فقال أحدهم: أنا أسرق ثياب الكعبة إن كان الله بعثك نبياً. وقال آخر: يا محمد، عجز الله أن يرسل غيرك؟

وقال آخر: لا تكلموه إن كان رسولاً من الله كها يزعم، هو أعظم قدراً أن يكلمنا، وإن كان كاذباً على الله فهو أسرف بكلامه.

وجعلوا يستهزئون به، فجعل يمشي كلها وضع قدماً وضعوا له صخرة، فها فرغ من أرضهم إلا وقدماه تشخبان دماً.

والبعض الآخر كره أو تخوف من لقاء رسول الله الله المحتبة بن بالقرب من حائط من كرومهم (أي: بستان فيه العنب) كعتبة بن ربيعة وشيبة، وإن كان أصل هذه الحادثة فيها كلام حيث يذكر: أن رسول الله الله حينها كان جالساً مكروباً، بقرب حائط من كرومهم، وهو يدعو بهذا الدعاء: «اللهم، إني أشكو إليك غربتي وكربتي وهواني على الناس، يا أرحم الراحمين، أنت رب المستضعفين، أنت رب المكروبين، اللهم إن لم يكن لك علي غضب فلا أبالي، ولكن رب المكروبين، اللهم إن لم يكن لك علي غضب فلا أبالي، ولكن عافيتك أوسع لي، أعوذ بك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك، وبك منك، لا أحصي الثناء عليك، أنت كها أثنيتَ على نفسك، وبك الحمد حتى ترضي، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم».



قصم الشؤون الدينية شعبة التبليغ ململة إصدارات المناسبات المنوية

(0.)

خروج النبيُّ إلى الطائف

۲۷ شوال

